# সমাজ-সংস্করণ।



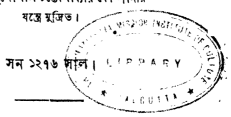
## শ্ৰীনবীনচন্দ্ৰ মুখোপাধ্যায়

बिगेड।

### কলিকাতা।

আমহাফ ষ্ট্রীট, ১১৫ সংখ্যক ভবনে

জীবুক্ত যতুগোপাল চট্টোপাধ্যায় কোম্পানীর



মূল্য >। । এক টাকা চারি আন।।

R Mi ARY

Acc No 2 1044

Class No 301/40K

Date

Cant

Lass Roy

Call

Cart

Lass Roy

Cart

Ray

Cart

Lass Roy

Cart

Cart

Lass Roy

Cart

### বিজ্ঞাপন।

#### → & & ←

🝦 দুই বৎসর অতীত হইল, আমি গুটিকতক প্রস্তাব রচনা করিয়া-ছিলাম। আমার কভিপয় পরম বন্ধু ঐ রচনা দেখিয়া কছিলেন, ৄ৺যদিও এই সমুদায় প্রস্তাবের কোন কোন অংশ কোন কোন বাক্তির ক্লারা রচিত হইয়া সংবাদ পত্তে অথবা পুস্তকাকারে মুদ্রিত হইয়াছে, কিন্ত 🏟ই সমুদায় রচনাগুলি এক খানি গ্রস্থাকারে মুদ্রিত ছইলে বিশেষ উপ-কারের সম্ভাবনা আছে " যাহা হউক নিভান্ত অনভিজ্ঞ মাদৃশ ব্যক্তির গ্রন্থকার রূপে পরিচিত হওয়া বড় স্পর্দ্ধার কথা, স্কন্ধ 🛕 কয়েক স্থছদ্-ৰবের অন্তরাপে সমাজ-সংস্করণ নাম দিয়া এই প্রন্থ মুদ্রাঙ্কনে বাধ্য পুঞ্জকের উদ্দেশ্য এই যে, যে সকল কুপ্রথা বঙ্গীয় হিন্দু-সমাজ মধ্যে চলিতেছে তাহা নিবারিত হইয়া অবশ্য কর্ত্তব্য কর্মগুলি ব্যবহৃত হয়। ঐ কুপ্রথা গুলি রহিত হওয়া উচিত বিবেচনা করিলে শাস্ত্র প্রমাণ দেওয়া আবশাক হয়, কারণ বঙ্গভাষায় শাস্ত্রের মর্ম গুলি ক্ষম্পাষ্ট রূপে ব্যক্ত করিলেও অম্মদেশীয় কতক গুলি লোক বিশ্বাস করেন না, ডজ্জন্য রচনায় যে সমস্ত যুক্তি প্রদর্শিত হইয়াছে ঐ যুক্তি সমুদায়ের অনুকূলপকে শাস্ত্রের প্রমাণ গুলিও উদ্ধৃত করা গিয়াছে। কোন ব্যক্তি ভাত্তিক্রমেও যেন কথন এমন মনে না করেন যে, আত্ম-সিদ্ধান্ত অভান্ত। এই প্রকৃথানি দোষশূন্য হইয়াছে আমি এমন মনে করি না। বিদ্বজ্জনগণ সমীপে গ্রন্থানি অগ্রাফ্ হইলেও হইতে পারে, আমার এক মাত্র ভরসা এই যে, যেমন লবণ সমুদ্রোখিত বাষ্প মেঘরূপে শরিণত হইয়া যে জল বর্ষণ করে, ঐ জলের লবণত্ব দূরীক্কত হইয়া অমৃত তুলাহয়; সেইরূপ এই গ্রন্থানি দোষ সত্তে ও সাধুদিনের সমীপে গুণ সম্পন্ন হইরা গ্রাহ্ন হইবার সম্ভাবনা আছে। ইহা এক প্রকার প্র**দিদ্ধই** আছে যাঁহার অভ্যন্ত দেবা করণ শয় ভিনি অবশ্যই দেবকের প্রভি সম্ভক্ত হইরা থাকেন। আমিও মাতৃ-ভাষার সত্তোষের জন্য যত্ন করিয়াছি

কিন্ত বলিতে পারি না তিনি, আমার প্রতি সন্তুষ্ঠ ইইরাছেন কি না। এইকনে বক্তব্য এই যে, পাঠক মহাশয়েরা গ্রন্থখনির আদান্ত পাঠ। করিয়া যদি কোন প্রস্তাবের বা কোন পংক্তির অভিপ্রায় দেশ-হিতকর বলিয়া বিবেচনা করেন, তাহা ইইলে আমার দ্বোবার্ষিক প্রমের সার্থকতা সম্পাদিত হইবেক। তাঁহাদিগের নিকট আরও নিবেদন এই যে, এই থাকে যদি কোন ভ্রম লক্ষিত হয়, তাহা লইয়া তুমুল আন্দোলন না করিয়া অন্মুৎ সমীপে সংবাদ করিলে অত্যন্ত বাধিত হইব, এবং বারাস্তুরে প্রক্তক থানিও নিক্ষলক্ষ ইইবে।

এই এন্ মুদ্রিত সময়ে আমি পীড়িত ছিলাম। আমার পরমান্ত্রীয় জীমুক্ত বাবু গিরীশচন্দ্র মজুমদার মহাশয় অন্ত্রগ্রহ প্রদর্শন পূর্ব্বক মুদ্রাহণ কালে পুস্তক থানির আদ্যোপান্ত সংশোধন করিয়া দিয়াছেন, তাঁছার সাহায্য না পাইলে মুদ্রিত করা হুছর হইত।

## সূচী।

|                         |              |          |       |       | পৃষ্ঠ।। |
|-------------------------|--------------|----------|-------|-------|---------|
| ্ৰবিদ্যাভ্যাস প্ৰণালী   |              | •••      | • • • | •••   | >       |
| ্ৰীয়ীনতা ও অধী         | <b>ৰ</b> ত†র | সুখ দুঃখ | •••   | •••   | \$8     |
| কেলীন্য প্রথা           |              | •••      |       | •••   | ২৩      |
| ৰাল্য-বিবাহ             | • • •        | •••      |       |       | ८७      |
| স্ত্রী-শিক্ষা           |              | •••      |       |       | 80      |
| বৈধভোজন                 | •••          | •••      | •••   | •••   | 85-     |
| আ'নিষ ভক্ষণ             | •••          | •••      | ••    |       | ৫১      |
| স্কুরাপানের দোষ         | •••          | •••      | •••   | •••   | ৬৩      |
| দিবানিদ্রা              | •••          | •••      | •••   |       | 90      |
| <b>দু</b> তে ক্রীড়া    |              | • • •    | •••   |       | 9@      |
| পরস্ত্রী গমনের দো       | ₹            | •••      |       | •     | Ьo      |
| <b>मःमर्श</b> त (माय खन | •••          | • • •    |       | • • • | 64      |
| স্বধৰ্মানুষ্ঠান         | •••          | •••      | • · · |       | ক       |
| দৈবাচ্চ না              |              | •••      |       |       | २०२     |
| ৰ কোপাসন                |              | •••      |       | •••   | 279     |
|                         |              |          |       |       |         |

### শুদ্ধি পত্র।

| পৃষ্ঠা                                                     | পণ্ডি    | ্ সভাৰ<br>জ সভাৰ             | শুদ্                       |  |  |  |
|------------------------------------------------------------|----------|------------------------------|----------------------------|--|--|--|
| ২ ১১ শক্তির উন্নতি সমধিক প্রভাবশালী শক্তি সমধিক প্রভাবশালী |          |                              |                            |  |  |  |
| 59                                                         | ৯        | সঙ্কচিত                      | <b>স</b> ঙ্গুচিত           |  |  |  |
| 34                                                         | 7        | পরান্ন-দেবা যন্ত্রণা অপেক্ষা | পরান্নদেবা মৃত্যু যন্ত্রণা |  |  |  |
|                                                            |          | •                            | অপেকা                      |  |  |  |
| 79                                                         | ঽ        | স্বাত্তত্ত্                  | <b>স্যাত্ত্ত</b> ৎ         |  |  |  |
| २७                                                         | 22       | <b>ৰ্জ প্ৰ</b> ভাবে ়        | ঐ প্রথার প্রভাবে           |  |  |  |
| २७                                                         | 50       | ক†ন্ত <b>ন্ত</b>             | কান্তস্য                   |  |  |  |
| 90                                                         | ৩        | পাণি গ্ৰাহস্ব 🕜              | পানি <b>গ্রাহ্স্য</b>      |  |  |  |
| ڊ <u>ي</u>                                                 | 35       | নাশস্ব                       | নাশস্য                     |  |  |  |
| ૭ર                                                         | \$8      | কুলস্বচ                      | कूल <b>म</b> )ह            |  |  |  |
| ৩৩                                                         | ঽ        | তদানুসঙ্গিক                  | তদ∤নুষঙ্গিক                |  |  |  |
| ৩৬                                                         | ¢        | গৃহ্ছ                        | গ্র                        |  |  |  |
| ৫৩                                                         | Ġ        | যোগবাশিষ্ঠে                  | যোগবাশিষ্টে                |  |  |  |
| ¢8                                                         | o        | পথ্যাশিলঃ                    | পথ্যাশিনঃ                  |  |  |  |
| <b>CF</b>                                                  | ۵        | প্লাবিত                      | প্লাবন                     |  |  |  |
| ঐ                                                          | १२       | <b>সাবিশ</b> ন্তম্ভ          | অাবস <b>স্থ</b>            |  |  |  |
| ¢3                                                         | 22       | অকামতঃ                       | ক <b>াম</b> ভঃ             |  |  |  |
| ৬০                                                         | 32       | শ্ৰাণ নস্তান্প               | প্রানিনন্তান্ তানপি        |  |  |  |
| 96                                                         | ٩        | মহীভূজাং                     | <b>মহ</b> ীভুজাং           |  |  |  |
| ۹۵                                                         | २        | তশ্বাদ্ধ।তং                  | ভ <b>শা</b> দ্যতং          |  |  |  |
| <b>৮</b> ৬                                                 | \$2      | হত                           | হ্বভ                       |  |  |  |
| ьp                                                         | <b>ર</b> | ভস্যাৎ                       | তশ্বাৎ                     |  |  |  |
| २०३                                                        | 70       | প্রভাবায়<br>'               | প্ৰভাবায়ে                 |  |  |  |
| Sot                                                        | २२       | टेनरवम्)ः                    | टेनट्वटेम्):               |  |  |  |
| ४०५                                                        | ۵        | <b>পূ</b> মান্               | <b>श्रमान्</b>             |  |  |  |
| <b>\$</b> 20                                               | :5       | যভোৰাচ                       | যভোবাচো                    |  |  |  |
| 754                                                        | ২০       | <b>प्</b> ल                  | <b>ष्</b> ल                |  |  |  |

## সমাজ-সংস্করণ।

**→**& ⊗.€—

### বিদ্যাভ্যাস-প্রণালী।

সর্ব্যন্তবাষু বিবৈদ্যব দ্রব্যমান্তরন্মন্তমং। অহার্য্যন্ত্রাদনর্যন্ত্রাদক্ষয়ন্ত্রাচ্চ সর্ব্রদা।। হিতোপদেশ।

#### ञग्र†र्थ ।

সকল দ্রব্যের মধ্যে বিদ্যাই উৎক্রফ ইছা পণ্ডিতেরা কহিয়াছেন, যেহেতু বিদ্যারূপ ধনকে চৌরেরা অপহরণ করিতে পারে না, ইহা অমূল্য ও সর্বাকাল অক্ষয়।

বিদ্যা দদাতি বিনয়ং বিনয়াদ্যাতি পাত্ৰতাম্। পাত্ৰত্বাদ্ধনমাপ্ৰোতি ধনাদ্ধৰ্মং ততঃ সুথং।। ছিতোপদেশ।

বিদ্যা বিনয় প্রদান করেন, বিনয়েতে যোগ্যতা পায়, যোগ্যতা হইতে ধন, ধন হইতে ধর্ম, ধর্ম হইতে সুখ শাপ্ত হওয়া যায়।

এই বিদ্যা ভ্রমপ্রমাদ ও সংশয়রাশি হইতে আমা-দিগকৈ প্রমুক্ত করেন ও অপ্রত্যক্ষ বিষয়ের জ্ঞান জন্মা-ইয়া থাকেন। যেমন খনিজ ধাতু সমুদয় যে পরিমাণে পরিমার্জ্জিত হইবে, সেই পরিমাণে উত্তরোত্তর তাহা-দিগের উজ্জ্বতা সম্পাদিত হইতে থাকিবে। মনোর্ত্তি সমূদয়ও সেইরূপ বিদ্যানুশীলন-সন্মার্জ্জনী দারা যে পরিমাণে পরিষ্কার করা যাইবে সেই পরিমাণে তাহা-রাও দীপ্তিশালী হইতে থাকিবে। মানবগণের উৎকৃষ্ট মনোর্ত্তি থাকায়, তাঁহারা ইতর প্রাণী সমূহ হইতে প্রাধান্য প্রাপ্ত হইয়াছেন, যেহেতু দৈহিক পরাক্রম অপেক্ষা মানসিক শক্তির উন্নতি সমধিক প্রভাবশালী। বিদ্যাভ্যাস ব্যতীত মানসিক শক্তির উন্নতি হইতে পারে না এবং বিদ্যানুশীলন ব্যতীত মনুষ্য নামেরও গৌরব রক্ষা হয় না। অতএব কি বালক কি বালিকা, কি বয়স্থ কি বয়স্থা, কি প্রাচীন কি প্রাচীনা, কি ধনী কি দরিদ্র, কি ইতর কি ভদ্র, সকলেরই বিদ্যাভ্যাস করা অত্যাবশ্যক।

শাস্ত্রকারেরা কছেন '' যেমন স্থান্দুলা শাল্মলী অথবা পলাসপ্রস্থন সোরভ-হানতা-জন্য গোরবান্বিত হয় না; বিদ্যা-বিহীন মানবও তজ্ঞপ রূপলাবন্যসম্পন্ন এবং উৎক্রম্ট অলঙ্কারে অলঙ্ক্ষ্ত হইলেও কুত্রাপি আদৃত হয়েন না। শাস্ত্রবিদ্যা শস্ত্রবিদ্যা শিশপবিদ্যা ইত্যাদি নানা শাখায় এই বিদ্যা বিভক্ত হইয়াছেন, তন্মধ্যে শাস্ত্রবিদ্যা সর্কাপেক্ষা গরীয়সী, যেহেতু তিনি চিরকাল ফলদান করিয়া থাকেন। শস্ত্রবিদ্যা বৃদ্ধাবস্থায় হাস্যের নিমিত হয়, ও চক্ষু করাদির পীড়া জন্মিলে

শিশ্প বিদ্যার কোন ফল দর্শেনা।" ঐ শাস্তবিদ্যা আৰার নানা শাখায় বিভক্ত হইয়াছেন, যথা পদার্থবিদ্যা, প্রাণীবিদ্যা, ভবিদ্যা, গণিতবিদ্যা, ইত্যাদি। কোন ব্যক্তি যে সমস্ত শাখায় সমভাবে পারদর্শিতালাভ করি-বেন এমন প্রত্যাশা করা কখনই সম্ভবনীয় নহে, কারণ জগদীশ্বর প্রত্যেক্ মন্ত্রের মনের গতি পৃথক্ পৃথক্ করিয়া অনির্বাচনীয় কেশিল প্রকাশ করিয়াছেন। কোন विषय (कान विरम्ध भारतमा ग्रेश श्री अथर वृद्धि-শক্তি প্রভাবে যদি কোন অত্যাশ্চর্য্য মহৎ ব্যাপার সম্পন্ন করিয়া উঠিতে পারেন, তবে তাঁহার সেই অসম্ভব কার্য্যটী অবলোকন করিয়া অন্যান্য লোকে সেই কার্য্যেই মনো-নিবেশ করিতে পারে, স্বতরাং অন্যান্য কার্য্যে তাহা-দিগের নিতান্ত উদাস্য জ্মিবার বিলক্ষণ সম্ভাবনা, ইহা-দ্বারা ঈশ্বরের অভিপ্রায় স্বস্পেষ্ট রূপে প্রতীয়মান হই-তেছে যে, মনের গতি বিভিন্ন না হইলে স্ফীর কার্য্য সুশৃজ্ঞালা রূপে সম্পাদিত হইত না। যে যে ব্যক্তির যে যে বিষয়ে অনুরাগ আছে তাহাদিগের সেই সেই বিষয়ে পারদর্শিতালাভ করা উচিত। স্বাতন্ত্র্য-প্রিয় মনকে অভি-ল্যিত বিষয় হইতে বলপূর্ব্যক অন্য বিষয়ে নিয়োগ করিলে সে বিষয়ে কখনই ফুন্দর রূপ নিপুণতা লাভ করা যায় না। এজন্য সন্তানগণের মনের গতি অত্যে পরীক্ষা করা পিতা মাতার সর্বতোভাবে বিধেয়। গদ্যেতে অধিক অনুরাগ আছে তাহাকে অধিক পরি-মাণে গদ্য শিক্ষা দেওয়া, যাহার পদ্যেতে অধিক আসক্তি আছে, তাহাকে ঐ পরিমাণে পদ্য শিক্ষা দেওয়া, ও

যাহার গণিতে অধিক যতু, আছে তাহাকে সেই গণিতেই নিয়োগ করা কর্ত্তব্য, এরূপ করিলে সন্তানগণ বিলক্ষণ পটুতা লাভ করিতে পারে ও তরিবন্ধন উত্তরোত্তর বিদ্যারশীলনের উন্নতি হইতে থাকে।

পৃথিবীর ভিন্ন ভিন্ন প্রদেশে বিভিন্ন ভাষা প্রচলিত আছে। প্রত্যেক প্রদেশীয় লোকের অত্যে স্বদেশীয় ভাষা শিক্ষা করা অবশ্য কর্ত্তব্য। অস্মদেশীয় কতক গুলি লোকের এরূপ সংস্কার আছে যে তাঁহারা কেবল অর্থের নিমিত্ত বিদ্যাসুশীলনের আবশ্যকতা বিবেচনা করেন। তজ্জন্য তাঁহারা অর্থস্পৃহা-রৃত্তি-তৃপ্তির কারণ স্বম্পে বয়স্ক শিশু-দিগকে মাতৃ-ভাষা বিশেষ রূপে শিক্ষা না দিয়া অর্থকরী রাজ ভাষা অধ্যয়নে নিযুক্ত করেন। কিন্ত পরিণামে তাঁহারা ঐ অবিহয়্কারিতা দোষের প্রতিফল ভোগ করিয়া থাকেন। কুমারগণের চিত্ত অতি স্বকুমার ও উর্বরা ভূমি সদৃশ, তাহাতে যেরূপ বীজ বপিত হইবে তাহা সত্তর বৃদ্ধি পাইয়া বদ্ধমূল হইতে থাকিবে। ঐ কারণে যদ্রপ বিজাতীয় ভাষা পরিবর্দ্ধিত হইতেছে তজপ জাতি ভাষার উন্নতি হইতেছে না। উপরোক্ত ব্যক্তিগণ যদ্যপি প্রথমে বালকদিগকে জাতিভাষা অধ্য-য়নে নিযুক্ত করেন, তবে কি আর তাহারা অন্য জাতির অনুকরণে অনুরক্ত হয় ? ধনী সন্তানদিণের যদি এরপ অবগতি থাকে, যে বিদ্যা দারা কলুষিত চরিত্র পবিত্রী-ক্লত হয় ও তদ্ধারা হিতাহিত বিবেক শক্তির আবির্ভাব হইয়া থাকে, তবে কি আর তাঁহারা আলস্য দেবীর ্রিসবায় নিযুক্ত হয়েন ? না ত্মরায় পৈতৃক সম্পত্তি সমুদয় অপব্যয় করতঃ নিঃস্ব হইয়া পড়েন ?

ভূমগুলে যত প্রকার ভাষা প্রচলিত আছে, তমধ্যে সংস্কৃত ভাষার সদৃশ উৎক্রফতম ভাষা দ্বিতীয় অবলোকিত হয় না। (যিনি এই ভাষার রসাস্বাদন করেন নাই তাঁহাকে এক প্রকার প্রতারিত বলিলেও বলা যায়।) আক্ষেপের বিষয় এই যে আমাদিগের দেশের সাধারণ লোকে এই ভাষা শিক্ষা করেন না। অস্মদ্দেশীয় চতু-স্তাঠীতে ঐ ভাষা অধীত হইয়া থাকে, তথায় কেবল যাজক, অধ্যাপক ও মন্ত্রদাতা গুরু এই কয়েক শ্রেণীস্থ লোকে সংস্কৃত ভাষা শিক্ষা করিয়া থাকেন। সংপ্রতি প্রজাবৎসল ব্রিটিস্ গবর্ণমেন্ট রূপা করিয়া বিদ্যালয় সমূহে সংস্কৃত ভাষা পাঠনার নিয়ম প্রচলিত করিয়া প্রজাগণের যার পর নাই উপকার সাধন করিয়াছেন। চতুপ্গাঠীতে যে প্রণালীতে ঐ ভাষা অধীত হইয়া থাকে, তাহা কোন ক্রমেই উত্তম প্রণালী বলিয়া স্বীকার করা যায় না, কারণ তথাকার ছাত্রেরা স্কন্ধ স্বরবর্ণ ও ব্যঞ্জনবর্ণ শিক্ষা করিয়া ব্যাকরণে উপনীত হয়, তাহারা গণিতে সম্পূর্ণ অনভিজ্ঞ থাকে। আনা, পাই, কাহন, সের, কিরুপে অঙ্কপাত করিতে হয় তাহা পর্যান্তও জানে না, ব্যাকরণে উপস্থিত ছইয়া তাহারা দিশে হারা হয়, যে হেতু সাহিত্যে কিছু মাত্র দৃষ্টি না থাকাতে ব্যাকরণে তাহাদিগের বুদ্ধি প্রবেশ করিতে পারে.না। আচাধ্য মহাশয়েরা সর্বদাই ছাত্র-দিগকে এই বলিয়া উপদেশ দিয়া থাকেন যে ব্যাকরণ সুমুদায় শান্ত্রের চক্ষু স্বরূপ, উহা অত্যে হৃদ্দাত করিতে

না পারিলে অন্যান্য শাস্ত্রে প্রবেশাধিকার হয় না; এই বলিয়া আদে ব্যাকরণ আর্ত্তি করিতে দেন, উহা আর্ত্তি করিতে অভাবতঃ দুই তিন বৎসর সময় অতিবাহিত হয়, তদনত্তর অর্থের সহিত অভ্যাস করিতেও তিন চারি বৎসর সময়ের সাপেক্ষ হইয়া উঠে, তাহাতেও সম্যক ব্যুৎপত্তি জন্মে না। কিন্তু যদি ঐ ছাত্রদিগকে প্রথমে দুই এক থানি সরল সাহিত্য ও তৎ সমভিব্যাহারে কিছু কিছু গণিত অভ্যাস করাইয়া ব্যাকরণ পড়িতে দেওয়া হয়, তাহা হইলে ব্যাকরণ আর তাহাদের পক্ষে তাদৃশ কঠিন বোধ হয় না, তখন অপ্পে সময়ের মধ্যে তাহারা উহার ভাবার্থ হৃদ্ধাত করিতে সক্ষম হয়। সকল জাতীয় লোকে অত্যে কিছু কিছু ভাষা ও তৎপরে ব্যাকরণ শিক্ষা করিয়া থাকে। কিন্তু সংস্কৃত শাস্ত্রাধ্যাপক মহাশয়েরা এই সাধারণ নিয়মের বিপরীত অনুষ্ঠান করিয়া থাকেন। যাহা হউক কালের গতি ক্রমে ক্রমে মন্দ হইয়া উঠি-তেছে, স্থদ্ধ এক ব্যাকরণ লইয়া ৬াণ বৎসর সময় অতি-বাহিত করা কর্ত্তব্য হইতেছে না, অন্যান্য শাস্ত্র কিছু কিছু জানা আবশ্যক। অতএব সংস্কৃত শিক্ষক মহাশয়-দিগের বর্ত্তমান রাজ-পুরুষগণের শিক্ষা প্রণালী অবলম্বন করিয়া অধ্যাপনা কার্য্য সম্পাদন করা সর্কতোভাবে বিধেয়।

চতুষ্পাঠীর শিক্ষক ও ছাত্রেরা সচরাচর মাতৃ ভাষায় কথোপকথন করিয়া থাকেন। কিন্তু ঐ ভাষায় অবজ্ঞাও করিয়া থাকেন। ইঁহাদিগের বিষয় কর্মে নিপুণতা শুনিলে আন্যু হাস্য আসিয়া উপস্থিত হয়। বিষয়

সংক্রান্ত একথানি পত্রিকায় চিটিতলব থাজানা পং\* এইরূপ লিখাছিল। একজন সংস্কৃত শাস্ত্রাধ্যায়ী ঐ পত্র খানি এইরূপে পড়িলেন যে, না তাঁহার না অন্য ব্যক্তির কাহারও অর্থের অবগতি হইল না, যথা চিটিত লবখা জানাপং। অন্য এক চতুস্পাঠীর ছাত্রের হস্তাক্ষরে দৃষ্ট হইল, তিনি দুই আনার জল খাবার কিনিয়া ছিলেন তাহার হিসাব এইরূপে লিখিয়া রাখিয়াছেন, যথা णांगां हमा मक्षम निवरम क्रीच जल পानीय मामशी मुद्दे আনার। প্রায় সর্বাদাই এরূপ দেখা যায় যে ত্রান্ধ। পপ্তিতগণ ভূমি সংক্রান্ত একখানি পাট্রা বা একখানি কবচ লিখাইবার জন্য বিষয়ী লোকদিগের উপাসনা করিয়া থাকেন, ইহা কি লজ্জার বিষয় নহে ? তুঁাহারা যৎকিঞ্চিৎ সংস্কৃত ভাষা শিক্ষা করিয়াছেন বলিয়া মনে মনে অহঙ্কার করিয়া থাকেন, কিন্তু এরূপ অহঙ্কার করা কি মূঢ় বুদ্ধির কর্ম নছে? যুবা সম্প্রদায়ীদিশের মধ্যেও অনেকেই এক্লপ সংস্কৃত ভাষাধ্যায়ীদিশের ন্যায় বাঙ্গালা ভাষায় অশ্রদ্ধা করিয়া থাকেন। তাঁহারা জাতীয় সম্বৰ্জনা ও স্বাগত প্ৰশুজিজ্ঞাসা করা পরিত্যাগ করিয়া ইংরাজ জাতির অনুকরণ করিয়া থাকেন এবং স্বীয় ভাষায় কথা বাৰ্ত্তা কহিতে কহিতে তাহার মধ্যে অনেক ইংরাজী শব্দ ব্যবহার করেন, এরপে ইংরাজী শব্দ ব্যবহার করা তাঁহারা এক প্রকার শ্লাঘার বিষয় জ্ঞান করিয়া থাকেন. ভাহার কারণ এই যে বিশুদ্ধ বান্ধালা বা বিশুদ্ধ ইংরাজী ভাষায় কথোপকথন করেন, এত দূর পর্যান্ত ভাঁহাদিগের

<sup>\*</sup> সংক্ষেপে পরগণার পরিবর্ত্তে পং লিখিবার রীতি আছে।

পাঠ অগ্রগামী হয় নাই। অনেক স্থবিজ্ঞ ইউরোপীয় লোকে তাঁহাদিগের ঐরপ বিমিশ্র ভাষায় কথোপকথন করিতে দেখিয়া বিজ্ঞপ করিয়া থাকেন। এরপ উপহাসের ছল না হইয়া বিশুদ্ধ নাই হউক, চলিত বঙ্গ ভাষায় কথাবার্ত্তা কহা উত্তম বলিয়া বিবেচিত হইতেছে। ঐ যুবাসম্পূ দায়ীদিগকে বাঙ্গালা ভাষায় কোন পত্রাদি লিখিবার সময় আমাদিগকে সঙ্কু চিত হইতে হয়, কারণ ঐ পত্রাদি দারা তাঁহারা আপনাদিগকে অবমানিত বোধ করিয়া থাকেন। হায়! তাঁহাদিগের কি চমৎকার স্বদেশান্তরাগ।

যে যে স্থানে গবর্ণমেন্ট সাহায্যক্রত বান্ধালা পাঠ-শালা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে তৎ তৎ স্থানে মাতৃ ভাষার স্কুচারুরপ আলোচনা হইয়া থাকে। কিন্তু যে স্থানে উক্ত রূপ বিদ্যালয় নাই তথায় অদ্যাপিও জঘন্য শিক্ষা প্রণালী চলিতেছে, এমন কি তথায় সাহিত্য ও নীতির কোন প্রদক্ষই নাই। সাহিত্যের মধ্যে গুরু মহাশয়েরা গন্ধার বন্দনা ও গুরুদক্ষিণা ছাত্রদিগকে পড়াইয়া থাকেন. নীতির মধ্যে চাণক্যের শ্লোক পড়াইবার রীতি আছে, কিন্তু মাহারা সংস্কৃতের জলও স্থার্শ করেন নাই, তাঁহা-দিগের নিকট হইতে যত শুদ্ধ উচ্চারণ ও সদর্থ সংগ্রহ হইতে পারে তাহা পাঠক মহাশয়েরা বিবেচনা করিতে পারেন। পুর্বে গুরু মহাশয়দিগের পাঠশালায় প্রয়ো-জনীয় বিষয়, চিঠা জমাবন্দী ও পত্র কৌমুদী প্রভৃতি অধীত হইত, দুর্ভাগ্য ক্রমে সংপ্রতি রহিত হইয়া আসি-য়াছে, কারণ গুরু মহাশয়দিগের মধ্যে ঐ সকল বিষয়ের শিক্ষক পাওয়া দূর্লভ হইয়া উঠিয়াছে। অধুনা দেখা

যাইতেছে, অনেক অজ্ঞলোক, যাহারা উপার্জ্জনে নিতান্ত জক্ষম তাহারাই এক এক খান মুদিখানার দোকান ও এক একটা পাঠশালা খুলিয়া বসিরা আছেন। এ সকল পাঠশালার ছাত্রেরা কিছু কিছু গণিত শিক্ষা করিয়া থাকে, কিন্তু গণিতাপেক্ষা সরল সাহিত্য অপপ বয়ক্ষ শিশুগণের পক্ষে বিশেষ উপকারী সন্দেহ নাই। অতএব যথার গবর্গনেক সংক্রান্ত বিদ্যালয় নাই তথাকার অধিবাসী-দিগের, যাহাতে মাতৃভাষা উন্নত পদবীতে পদার্পনিকরেন, সে বিষয়ে সচেন্ট হওয়া নিতান্ত আবশ্যক। পুর্ব্বাক্ত শিক্ষকগণের হত্যে সন্তান অপনিকরা অত্যন্ত মূঢ়ের কর্ম।

বিদ্যা শিক্ষা করা সাধারণের নিতান্ত আবশ্যক

হইলেও তদ্বিয়ে কালাকাল বিচার করা কর্ত্রত। নিতান্ত
শিশুদিগকে বিদ্যান্ধীলনে প্রবর্ত্তিত করা কোন ক্রমেই

যুক্তিসিদ্ধ নহে। যেরপে অপক্ষ বাঁশে ঘুণ ধরিলে সেই
বাঁশ অকর্মণ্য হইয়া যায়, সেইরপ অপে বয়ক্ষ বালকগণের কোমল মনে চিন্তাঘুণ ধরিলে তাহাদিগের শারীর
চিরদিনের জন্য অপটু হইয়া পড়ে। অত্যন্ত মানসিক
পরিশ্রম ব্যতীত বিদ্যা লাভ করা যায় না। মানসিক
চিন্তার ক্ষুধামান্দ্য হয়। বিদ্যার্থীগণের পেশী ও গ্রন্থি

সকল শিথিল হইয়া পড়ে, যেহেতু তাঁহারা এককালে
কায়িক পরিশ্রমে বিসর্জন দিয়া বসেন। তাঁহারাকেবল
মানসিক পরিশ্রম করেন বলিয়া সর্বদাই অঙ্গীর্থ উদরাময় বাত প্রভৃতি রোগ ভোগ করিয়া থাকেন। বিদ্যার্থীদিগকে ক্ষিজ্ঞান্য এই, যে বিদ্যান্তাসের ফল কি জীবন

ধারণ না শরীর পতন ? যদি দীর্ঘ জীবন সর্বাপেকা বাঞ্চনীয় হয়, তবে পরিমিত পরিশ্রম করিয়া বিদ্যো-পার্জ্জন করা, কিছু কিছু শারীরিক পরিশ্রম ও কিয়ৎক্ষণ নির্দোয আমোদ প্রমোদ ও প্রাহ্মে এবং সায়াছে কিছু-ক্ষণ পদব্যক্ত ভ্রমণ করিয়া স্থম্পর্শ সমীরণ সেবন করা তাঁহাদিগের পক্ষে সর্বাংশে শ্রেয়ক্ষর। এরপ করিলে সুন্থ শরীরে বহুদিন জীবিত থাকিতে পারা যায়।

শিশুগণ যত জীড়া কুর্দন করিবে ততই তাহারা সবল ও পুটাল হইতে থাকিবে। এইক্ষণে আর সিম্মিতমুখ শিশুদিগকে জীড়া কুর্দ্দন করিতে লক্ষিত হয় না,
তাহারা কেবল কতকগুলি পুস্তক লইরা নিয়ত চিন্তার্ণবে
নিমগ্ন থাকে। 'অজরামরাবৎ প্রাজ্ঞো বিদ্যামর্থঞ্চ
চিন্তয়েৎ " যুবাগণই এই বচনের অনুগমন করিয়া থাকে।
বর্ত্তমান সময়ে বালকগণ ঐ বচনের অনুগমন করিয়া থাকে।
বর্ত্তমান সময়ে বালকগণ ঐ বচনের অনুগমী হইতেছে
ইহা কি দুঃখের বিষয় নহে? ঐ শিশুগণের জনক
জননীর চিত্তে কি অপত্য-মেহর্তির অবস্থিতি নাই?
অর্থ-লিপ্সার কি মহীয়সী মহিমা!

 শারীরিক পরিশ্রমের গুণ এই যে, তদ্বারা ক্ষুধা বৃদ্ধি হয়, কুধা বৃদ্ধি দারা আহার বৃদ্ধি হইয়া থাকে, আহার বৃদ্ধি षांता शुष्ठीक ও विलर्छ इहेशा थारक। এवः मार्ककानिक অঞ্চালনাদ্বারা পেশী সমুদায় দৃঢ় হইয়া প্রমক্ষম ও কফীসহিষ্থ হইয়া উঠে। এ স্থলে এমন প্রশা উপস্থিত হইতে পারে যে, ইদানীং লেখা পড়ার যেরূপ উন্নতি হইতেছে তাহাতে অধিক বয়নে বিদ্যাভ্যাম আরম্ভ করিয়া সকল শাখায় কিরুপে পারদর্শিতা লাভ করা যায়। এ প্রশাকে ভ্রমাত্মক বলিতে হইবে, কারণ নিতান্ত অপ্প বয়সে বিদ্যাভ্যাস আরম্ভ করিয়া অপ্পকাল জীবিত থাকা. আর কিঞ্চিৎ অধিক বয়সে আরম্ভ করিয়া অধিক কাল জীবন ধারণ করা, শিক্ষা বিষয়ে উভয়েরই একরূপ ফল। যুবাগণ বিদ্যাভ্যাসানন্তর যথন বিষয় কর্মে প্রবৃত্ত হন, তথন আর তাঁহাদিগের মানসিক পরিশ্রম করিবার ক্ষমতা থাকে না, স্নতরাৎ তৎকালে বিদ্যানুশীলন বিষয়ে এক প্রকার বিরত থাকেন। কিন্তু একেবারে ক্ষান্ত না হইয়া আজীবন কিছু কিছু অনুশীলনের উপায় করা কি সৎপরামর্শের কাষ্য নয়? তরুণাবস্থায় রূথা কর্মে যে সময় ব্যয়িত হয়, সেইকালে বিদ্যাবিষ্ণাের এক একটা করিয়া বিষয় জানিতে পারিলে ভারীকালে বিদ্বান বলিয়া প্রতিষ্ঠা লাভ করা যাইতে পারে। (বিদ্যালয় কেবল পরীক্ষার স্থান অর্থাৎ বাটীতে কিরূপ চচ্চ করা হয় পাঠালয়ে তাহার পরিচয় দিতে যাওয়া মাত্র। যখন বোধাধিক্য জন্মে তথন স্বস্থ আলমে অনুশীলন ব্যতীত বিদ্যায় সম্যক্ ব্যুৎপত্তি জমে না )। অতএব বিদ্যার্থী-

গণের প্রাচীনদিগের অন্তুসরণ করা ও যাবজ্জীবন বিদ্যা-ভ্যামে তৎপর থাকা অতীব কর্ত্তব্য।

শরীরের সহিত মনের এরপ নৈকটা সম্ম আছে

যে, একের অন্তথে উভয়ই অন্তথী হয়। শরীরে পীড়া
জিমিলে মন স্কুর্থাকিতে পারে না এবং মনে দুর্ভাবনা
উপস্থিত হইলে শরীরও স্বচ্ছন্দ থাকে না। আমাদিগের দেশে দৃষ্ট হইতেছে মে, ব্যবহারাজীব, চিকিৎসক, এন্থকর্তা ইত্যাদি ব্যক্তিগণ নানা রোগাক্রান্ত ও

অপ্পায়ু হইয়া থাকেন, এবং শারীরিক পরিপ্রমী অজ্ঞা
লোকেরা স্বচ্ছন্দ শরীরে বহুদিন জীবন ধারণ করিয়া
খাকেন।

বর্ত্তমান গবর্ণমেন্ট ভারতবর্ষে নিচ্পু ভপ্রায় বিদ্যাজ্যোতিকে পুনরুদ্দীপ্ত করিতেছেন বটে, কিন্তু তাহাতে
আমরা বিশেষ স্থাইইতেছি না। রাজ-পুরুষেরা
বিদ্যা শিক্ষার যে নিয়ম গুলি নিরুপিত করিয়াছেন তাহা
পরিমাণের জাতীত। আমরা বুঝিতে পারিতেছি না
যে, কি জন্য তাঁহারা প্রকৃতি-পুঞ্জের আয়ু ও বলের
প্রতি দৃষ্টি না রাশ্বিয়া বিদ্যা বিষয়ে অযথা উৎসাহ প্রদান
করিতেছেন। যদি তাঁহাদিগের প্রজানিচয়ের বলের প্রতি
দৃষ্টি থাকিত, তবে অবশ্যই বিদ্যালয় সমূহে ব্যায়ামের
প্রথা নির্দ্ধিই হইত। যদি তাঁহাদিগের প্রজাগণের
দীর্ষ জীবনের বাসনা থাকিত তবে কখনই অপে বয়স্ক
বালকগণের উপর ছাত্রবৃত্তির নিমিত্ত সমধ্ক কঠিন কঠিন
পুস্তক নির্দ্দিই হইত না। দশম বা একাদশ বৎসর
বয়সে বাঙ্গালা ছাত্রবৃত্তির পরীক্ষা, চতুর্দ্ধণ বা পঞ্চদশ

বৎসর বয়ঃ ক্রমকালে বিশ্ব-বিদ্যালয়ের প্রবেশিকা পরীক্ষা তৎপরে বিংশতি বা একবিংশতি বৎসরের মধ্যে এল, এ, হইতে সিবিলিয়ান পরীক্ষা, এই সমুদায় নিয়ম গুলি হতভাগ্য বাক্ষালীদিগের পক্ষে রাজা যুধিষ্ঠিরের স্বর্গা-রোহণ সদৃশ। ঐ স্বংপা সময়ের মধ্যে সমত্ত উপাধি গুলি লাভ করিতে কি ক্ষাণজীবী বাক্সালীদিগের শরীরে আার কিছু থাকে ?

সংপ্রতি আমাদিগের দেশে এন্থক্তার অপ্রতুল নাই
কিন্তু অদ্যাপিও বঙ্গভাষা শিক্ষা বিষয়ে অনেক এন্থের
অভাব দূরীক্বত হয় নাই। দুর্ভাগ্য বশতঃ এন্থকার মহাশয়েরা অর্থলালসার্তি তৃপ্তির মানসে দুরুহ দুরুহ
ইংরাজী এন্থের অনুবাদ করিয়া শিশুগণের পরকাল
খাইতে বসিয়াছেন। ইক্ষুল সমূহের তত্ত্বাবধায়ক মহাত্মাগণের সমীপে নিবেদন এই যে, তাহাঁরা যেন, অবিবেচক
অনুবাদ কর্তাদিগের অনুরোধ পরতন্ত্র হইয়া তাঁহাদিগের
সকল এন্থ গুলি বাঙ্গালা ছাত্র্বির পরীক্ষার নিমিত
নির্পিত না করেন।

কি আক্ষেপের বিষয়! যেমন কোন চির-দরিজ ব্যক্তির ক্লত-বিদ্য সন্তান অর্পোপার্জ্জনের উপক্রমেই কোন উৎকট পীড়ায় অকর্মণ্য হইলে, সেই ব্যক্তির অপ-রিসীম মনস্তাপ সমুপন্থিত হয়; যেমন কোন বণিক বিদেশীয় বাণিজ্য দ্বারা সম্বিক লাভানন্তর তত্তৎপণ্যপূর্ণ তরণি-সহ অকূল সমুদ্র ও বৃহৎ বৃহৎ নদ নদী অতিক্রম পূর্ব্বক সদনস্মীপে সামান্য নদীতে নৌকা সহ জলম্ম হইলে সেই বণিকের মনোদুঃখের আর পরিসীমা থাকে না: সেইরূপ যথন আমরা শুনিতে পাই যে কোন
এক ছাত্র বহু আয়াসে ও প্রচুর যত্নে বিদ্যাভ্যাস করিয়া
প্রতিষ্ঠা লাভ করিতেছে, তথন আমরা স্থুখ সলিলে
ভাসিতে থাকি, আবার যদি কিয়দিন পরে শুতিগোচর
হয় যে, সেই ছাত্রটী কোন নিদান পীড়ায় আক্রান্ত বা
গতাম্ম হইয়াছে তখন আমাদিগের বর্ণনাতীত শোক
আসিয়া উপস্থিত হয়, এবং মনে এরূপ বিবেচনার
আবির্ভাব হয় যে, সেই ছাত্রটীর নিয়মাতিরিক্ত পরিশ্রম
স্বীকার করিয়া বিদ্যাশিক্ষা না করাই ভাল ছিল।

যাহা হউক এন্থলে বন্ধীয় ব্যক্তিদিগকে আরও কিছু বলিয়া প্রস্তাব পরিসমাপ্ত করিবার বাসনা ছিল, কিন্তু বাহুল্য ভয়ে সে বিষয়ে বিরত হইলাম, এই মাত্র বক্তব্য যদি তাঁহাদিগের অভ্রান্ত অক্তৃত্রিম অপত্য স্নেহ থাকে, তাহা হইলে স্বল্প বয়ক্ষ শিশুদিগকে অধ্যয়নে নিয়োগ করিবেন না, এবং তাহাদিগকে অথ্যে জাতিভাষা ও জাতীয় ধর্মের উপদেশ প্রদান না করিয়া অন্য ভাষা শিক্ষা দিবেন না, এই নিয়মের অন্যথা করিলে ভবিষ্যতে যৎপ্রোনান্তি মনস্তাপ পাইবেন সন্দেহ নাই।

### স্বাধীনতা ও অধীনতার স্থুখ ছুঃখ।

পৃথিবীর এক এক প্রদেশে এক এক জাতীয় লোকের বাস। প্রত্যেক প্রদেশীয় লোকের ভাষা ও আচার ব্যক্ হার পৃথক্ পৃথক্। যাহাদিগের ভাষা এক ও যাহাদিগের আচার ব্যবহারও এক রূপ, তত্ত্য লোকেরা যেমন

সজাতীয় লোকের স্বভাব ও মনোগত ভাব অবগত হয়, বৈদেশিক লোকে বহু অনুসন্ধানে ও সবিশেষ যতেু তাহা-দিগের গৃঢ় মনোহত্তি সেরূপ জানিতে সম্যক সমর্থ इहेर प्रारत ना। अहे जना उत्तर श्राम रमहेरमहे অধিবাসীদিগের শাসনাধীন থাকা বিধেয়। যদিও স্বাধী-নতা সকলেরই উদ্দেশ্য কিন্ত বিদ্যা বুদ্ধি সকলের সমান নহে. এই নিমিত্ত শাসনপ্রণালী মানবগণের যে অত্যাব-শ্যক তাহার আর সংশয় নাই। ধরা পৃষ্ঠে যত প্রকার শাসন-প্রণালী প্রচলিত আছে তমধ্যে সাধারণ তম্ত্র भागन-अनानी मर्स्ता ९ कर्छ अ मस्त्र अभः मनीय। ये अना-শীর মাহাত্যো উত্তর আমেরিকার ইউনাইটেড় রাজ্যের ও ইউরোপের অন্তর্গত সুইজর্লও দেশের অধিবাসীরা সকল জাতি অপেকা সম্ধিক সুখী। যদি সমুদায় লোকে ঐ প্রণালীর বশবতী হয় তবে আর অবনীতে ভূরি ভূরি জীবের শোণিত নদীরূপে প্রবাহিত হয় না, প্রকৃতি পুঞ্জের সর্বস্বান্ত হয় না, দুর্ভিক্ষ কালীন অনাহারে মরুজ সমুদ্য় স্ত্যমুখে পতিত হয় না, এবং রাজ্য মধ্যে যুদ্ধের ক্ষতিপূরণ জন্য প্রজাগণের প্রতি নিদারণ করও নির-পিত হয় না। ধন্য দুরাকাজকরতি ! তোমার কি মহীয়সী মহিমা! যথন তুমি এতাদৃশ মহৎ পাপার্ষ্ঠানে তৎপরা, তখন তোমার অসাধ্য আর কি আছে।

স্বাধীনতাই প্রকৃত সুখ ও অধীনতাই প্রকৃত দুঃখ।
অধীন জীবের ক্টের ইয়তা নাই। কোন বিহঙ্কমকে
পিঞ্জের আবদ্ধ পূর্বক উত্তম উত্তম ভোজ্য প্রদান করিলে
সে কি সুখী হয় ? তাহার সুখারুভব হইলে কখনই সে

পলাইবার চেফী করে না। কোন মানুষকে নিয়ত নিৰ্জ্জন গৃহে রাখিয়া তাহাকে উৎক্লফ অশন বসন প্রদান করি-লেও সে আপিনাকে কারারুদ্ধের ন্যায় জ্ঞান করে, কারণ তাহার স্বেচ্ছাচারে আহার বিহার ও সঙ্গ হয় না। সেই-রূপ অধীনতা-শৃজালাবদ্ধ-নিবন্ধন বিবিধ স্থাকর বস্ত সত্ত্বেও আগরা সুখী হইতে পারিতেছি না। গো, মেষ মহিষাদি পশু সকল যেমন আবহমান মন্ত্রের কর্তৃত্বা-ধীনে অবস্থিত, আমরাও তদ্রপ বিদেশীয় লোকের বশী-ভুত। বাঙ্গালীদিগের বুদ্ধিবৃত্তি ও হিতাহিত বিবেক শক্তি থাকিয়াও নাই, কারণ তাঁহারা একতা, পরিশ্রম, অধ্যবসায় ও দৃঢ়প্রতিজ্ঞা গুণে বর্জ্জিত, এই সকল গুণ না থাকিলে মনুষ্য নামের গৌরব রক্ষা হয় না এবং এ সমস্ত গুণ না থাকিলে লোকে সোভাগ্যশালীও হইতে পারে না। বেমন মহাকায় মহীক্রহ সমস্ত তলস্থ স্তি-কার রস সম্যকাকর্ষণ পূর্বক ছাউপুই ও বর্দ্ধিঞু হয়, ও ত্মূলস্থ ক্ষুদ্র পাদপ গুলি সম্যক রসাকর্থ করিতে না পারিয়। ক্রমণঃ ক্রীণতা প্রাপ্ত হয়। সেইরূপ রাজপুরুষগণ স্বাধীনতা জ্ন্য উত্রোত্তর তেজিয়ান হইতেছেন, এবং অধীনতা জন্য ক্ষুদ্ৰ প্ৰজাগণ দিন দিন ক্ষীণ হইতেছে। তল্লিমিত্ত এই বান্ধালীদিগের প্রতি রাজপুরুষদিণের দ্বেষভাব নাই, যদি থাকে তবে তাহা " আকাশ কুস্তুমের দুর্গন্ধ ভয়ে আবেণব্দ্রিয়ের প্রতি-রোধ মাত্র।"

মহৎ অন্তঃকরণ স্বাভাবিক স্বাতন্ত্র্য-প্রিয়। যদিও আমরা রাজশাসনাধীন বটে, কিন্তু ' আত্মার যথেচ্ছ বিনিয়োজন

বুদ্ধির যথেচ্ছ পরিচালন ও যথেপ্সিত বিষয় পরিচিত্তনে মনুষ্য মাত্রেই সম্পূর্ণ স্বাধীন " অতএব আত্মাবলম্বন করাই প্রকৃত মনুষ্যের কর্মা, কখনই পর প্রত্যাশী হওয়া উচিত নহে। অশ্বদেশীয় মনুষ্য সকলের কেমন নীচ প্রকৃতি প্রায় অনেকেই শ্বৃত্তি লাভে সর্বাদা ব্যস্ত। শ্ববৃত্তি অত্যন্ত কফদ ব্যবসায়, যেমন কোন বিজ্ঞলোক মলিন বসন পরিধান করিয়া ভদ্র সমাজে যাইতে সহ্ব-চিত হন, যেমন কোন সন্ত্ৰান্ত লোক সন্মুখে উত্তৰ্গকে (पिश्चित मक्कि इस, श्यान क्लान पुकर्मभानी वाक्ति সাধু সমীপে গমনে কুঠিত হয়, ভৃত্যও সেইরূপ স্বীয় প্রভুর নিকটে নিরন্তর কুঠিত থাকে। আহা! যৎকিঞ্চিৎ বেতনের জন্য অমূল্য জীবন ধনকে বিক্রয় कता कि वृक्षिमान जीरनत कम्म ? यथा ममरा अकां छ हिरछ প্রভুর কার্য্য সম্পাদন করা ভৃত্যদিগের প্রধান ধর্মা, অন্য-থায় প্রতারণা জন্য পাপগ্রস্ত হইতে হয়। কিন্তু শরী-রের অবস্থা সর্কাদা সমান থাকে না নির্দায় প্রভুরা কি তাহা বিবেচনা করেন ? সেবকদিগের কার্য্যে ক্রাট দেখিলে ঐ প্রভুরা অগ্নিশার ন্যায় জ্বলিয়া উঠেন, ও তাহাদিগকে যৎপরোনাস্তিভৎ সনা এবং প্রহারও করিয়া থাকেন, তেমন তেমন ছইলে কর্মাচ্যুত্ত করিতে ছাড়েন না। তাঁহারা কহেন যখন রীতিমত বেতন দি, তখন রীতিমত কার্য্য চাই। ভূত্যগণ মকলেরই অবজ্ঞেয়, এজন্য শাস্ত্রকর্ত্তারা সেবকদিগের উপর তিথি নক্ষত্র ও দিক্শূলাদির শুভাশুভ যাত্রিক নিয়ম নিরূপিত করেন নাই। প্রভুগণের আজারুসারে তাহ্যদিগকে কার্য্য করিতে

হর। এই কারণ লোকে বলে 'পরাশ্বসেবা যন্ত্রণা অপেক্ষা সমধিক ক্লেশদায়িনী''।

বর্ত্তমান রাজপুরুষেরা পূর্ব্বাহ্র দশ ঘন্টা হইতে অপ-রাহ্ন পাঁচ ঘন্টা পর্য্যন্ত চাকুরীর সময় নিরূপণকরিয়াছেন। হিন্দুদিগকে অগত্যা বেলা এক প্রহরের মধ্যে আহার করিতে হয়, যেহেতু তাঁহারা অন্য জাতির স্পুটার ভোজন করেন না এজন্য কর্ম স্থানে আহারের স্থবিধা হয় না। ঐ সময়ের মধ্যে হিন্দুগণের নিত্য কর্মা সন্ধ্যা-বন্দনাদি হুচারু রূপে সম্পন্ন হওয়া অসম্ভব। বেলা এক প্রহরের মধ্যে আহার করিলে অজ্ঞীর্ণ দোষ উপস্থিত হ্ইয়া আমাশয়াদি রোগোৎপাদন করে, যেহেতু এক প্রহর সময় ভোজনের প্রকৃত কাল নয়। কিন্তু ইংরাজ জাতিরা দিবা দুই প্রহরের পরে আহার করিয়া থাকেন। শ্ববৃত্তি অবলম্বীদিগকে কাষ্ঠাসনে বসিতে হয়, কেহ কেহ কছেন প্রতিনিয়ত কাষ্ঠাসনে উপবেশন করিলে অর্শ রোগ জ্মিয়া থাকে। যাহা হউক যাহাতে দেহের হানি ও ধর্মের হানি, তাহা অম্মদাদির অবশ্য পরি-ত্যাজ্য। বরং সাহত্তে হল চালনা করা ভাল, বরং স্বক্রে তেলি করা ভাল, বরং মস্তকে ভার বহন করা ভাল, বরং স্বাধীনাবস্থায় সামান্য উপাৰ্জ্জন দারা শাকার ভোজন করাও ভাল: কিন্তু শ্বতিলক বহুবর্ণ দারা উৎকৃষ্ট অশন বসন ভাল নহে। এই কারণ শাস্ত্রকারেরা কহি-য়াছেন। যথা,

যদ্যৎ প্রবশং কর্ম তত্তৎযত্ত্বেন বর্জ্জের। যদ্যদাত্মবশন্ত স্বাত্তিতৎ সেবেত যতুতঃ।।
( সন্তঃ )

আবাবশ কর্ম সমুদায় যত্ন পূর্বক সম্পন্ন করিবেক। পারবশ কর্ম সমস্ত যত্নপূর্বকি পারিত্যাগ করিবেক।

> সর্বাং পরবশং ছুঃখং সর্বামাত্মবশং মুখং। এতদ্বিদ্যাৎ সমাসেন লক্ষ্ণং মুখ ছঃখয়োঃ॥ ( মন্তঃ )

স্বাধীনতাই সর্বস্থ এবং অধীনতাই সর্ব দুঃখ। সংক্ষেপতঃ সুখ দুঃখের এই লক্ষণ।।

> ঋতামৃতাভাঞিবৈজুমৃতেন প্রমূতেনবা। সভাানৃতাভাগিপিবা নশ্বর্জ্যা কদাচন।। ( মন্তঃ )

উঞ্চ রতির নাম ঋত, অঘাচিত যে ধন তাহার নাম অহত, যাচিত ধনের নাম হত, ক্ষমি কর্মের নাম প্রহত ও বাণিজ্যের নাম সত্যানৃত, এই সকল রতি দারা জীবন যাত্রা নির্বাহ করিবে, কিন্তু শার্তি কথনই আশ্রা করিবে না।

> সভ্যান্তন্ত্ বানিজ্যং ভেন্টেচবাপিজীব্যতে। সেবা শ্বত্তির থ্যাভা ভন্মান্তাং পরিবর্জ্জয়েৎ।। ( সন্তঃ)

সত্য মিথ্যা মিলিত বাণিজ্য দ্বারা জীবিকা নির্দ্ধাহ করিবে কিন্তু সেবা যে শ্ববৃত্তি তাহা সর্দ্ধতোভাবে পরি-ত্যাগ করিবে।

> দাগ্রকারয়লোভাগু কান্য সংস্কৃতান্বিজান্। অনিদহতঃ প্রভাবস্থাদোজাদ্ঞাঃ শতানিষট্।। ( মন্ত্রঃ /

দ্বিজ শব্দে ত্রাক্ষণ ক্ষত্রিয় ও বৈশ্যকে বুঝায় এই
দ্বিজ যদি দাস্য কর্মো অনিচ্ছুক হন, আর যদি কোন
ভ্রাক্ষণ তাহাদিগকে লোভ প্রদর্শন পূর্ব্বক দাস্য কর্ম্মে প্রবর্ত্তিত করেন, তবে সেই ত্রাক্ষণ, রাজাদিগের যে ছয় শত প্রকার দণ্ডের নিয়ম আছে, সেই দণ্ডের যোগ্য হয়েন।

মন্ত্র নিয়ম গুলি মাননীয় সন্দেহ নাই কিন্তু মুগ-ভেদে তৎসমুদ্য বিধি আমাদিগের প্রতিপালন করা দুঃসাধ্য হইয়া উঠে। এইক্ষণে বক্তব্য এই যে সকল লোকের অবস্থা সমান নহে, একারণ কাহাকে কাহাকে শ্বরতি অবলম্বন করিতে হয়। নিরন্ন লোকে চাকুরী না করিলে তাহাদিগের কন্টের আর সীমা থাকিত না ও সহদ্বিশালী ব্যক্তিদিগের ভ্ত্যাভাবে অতিশয় ক্লেশ উপস্থিত হইত। যাঁহাদিগের জীবিকা নির্বাহের উপায় আছে তাহাদিগের শ্বরতি আত্রয় করা অকর্ত্রয়। বিবে-চনা করুন্ যাহাদিগের ভূসম্পত্তি বা ধন সম্পত্তি আছে তাহারা যদি শ্বরতি স্বীকার করেন, তবে দীনতা অন্দ্রন্দেশ ক্রমশঃ পরিবর্দ্ধিত হয়, অর্থাৎ দুঃখী লোকে শ্বরতি না পাইয়া শীর্গ হইতে থাকে। যদি আ্যা मगोज-मध्यत्व। 21044

লোকে শ্বৃত্তি পরিত্রাণ করেন ওবে চাকুরীর দুস্পুণিগতা
দূরীভূত হইয়া দরিদ্র লোকের অন্নাভাবের হাহাকার
ধ্বনি আমাদিণের দেণ হইতে প্রস্থান করে। প্রচুর
ধনশালী হওয়া সকলেরই অভিপ্রেত বটে। যাহাদিণের
ধন আছে তাঁহারা যদি বাণিজ্য কার্যে ও যাহাদিণের
ভূমি আছে তাঁহারা যদি ক্ষিকার্যে মনোনিবেশ করেন,
তাহা হইলে তাঁহাদিণের শ্বৃত্তি অপেক্ষা সম্ধিক লাভ
হইতে পারে।

" বাণিজ্যে বশতে লক্ষ্মীঃ " সেই বাণিজ্যে বান্ধা-লীরা বিমুখ। বিদেশ গমনে জাতিভ্রফের বিভীষিকা দ্ওধরের ন্যায় দ্ওায়মান রহিয়াছে। কিন্তু কি আশ্চর্য্য ! ইতিপুর্ব্বে এই কলিকালে হিন্দুদিগের বাণিজ্যের ভূরি ভূরি নিদর্শন প্রাপ্ত হওয়া যাইতেছে, কই তথন ত তাহারা জাতিভ্রফ হইত না। এই বাণিজ্য প্রভাবে ইউরোপীয় জাতিরা যেরূপ বিভবশালী হইয়াছেন তাহা কাহারও অবিদিত্নাই। বর্ত্ত্যান ভারতভূমির অধি-স্বামী, তিন শত বৎসর পূর্কে যাঁহাদিগের নাম পর্য্যন্ত সাধারণ লোকের অজ্ঞাত ছিল, তাঁহারা বাণিজ্য মাহাত্ম্যে সংপ্রতি সর্কোপরি ঐশ্ব্যশালী হইয়াছেন। হিন্দুরা যে আদিম মত্য জাতি ও বুদ্ধিমান এইক্ষণে ই হারা পৃথিবীর সকল জাতি অপেকা নিরুফ হইতেছেন, অত-এব ই হাদিগের জীবনে ধিক্। ভাল, সমুদ্র যাত্রা নিষিদ্ধ ইহা স্বীকার কৃরি, কিন্তু আমাদিগের নিবাসস্থল যেরূপ উর্বরা, পৃথীতলে ইহার তুল্য স্থান কি আর আছে ? এই-ক্ষণে ইতর লোকেরাযে প্রণালীতে ক্ষিকর্ম সমাহিত করি- তেছে, তাহাতে কি ভারতভূমির উব্বর্গ গুণের পরিচয় পাওয়া যাইতেছে? যদি আমরা বিশেষ মনোযোগী হইয়া কৃষিকর্ম করি তাহা হইলে নিঃসন্দেহ আমাদিগের সমুদায় অভাবের অপনোদন হয়। কি আশ্চর্য্য অনেকে এরপ বিবেচনা করেন যে, কৃষি অতি অভদ্রুকর্ম ও শ্বর্তি সেবা অতি সৎক্মা। হায়রে দেশাচার! তোর পায়কোটি কোটি নমস্কার।

কালের গতি অতি কুটিল, ঘাট অঘাট ও অঘাট ঘাট হইয়া উঠিয়াছে; হায়! কি ছিল কি হল আরও বা কি হয়। হে ভারতবর্ষবাদীগণ! তোমরা ইউরোপীয় লোক দিগের অবস্থা মারণ কর। মনে মনে ভাবিয়া দেখ তোমরাই পৃথিবীর সম্ব্রপ্রধান জাতি ছিলে, কোথায় তোমাদিগের সে বিদ্যা বুদ্ধি, কোথায় তোমাদিগের মে বিভব, কোথায় তোমাদিগের একতা, কোথায় তোমাদিগের সেমর নৈপুণ্য, এবং কোথায় তোমাদিগের সেমাদিগের সেমান কৈবিতেন। কি মনস্তাপ! তোমরা বাহাদিগকে মুেছ বলিয়া ঘণা করিতে, এইক্ষণে সামান্য উদরাদ্ধের জন্য ক্রতাঞ্জলীপুটে তাহাদিগেরই উপাসনা করিতেছ। ঈশ্বের অসাধ্য কিছুই নাই তিনি সকলই করিতে পারেন।

### কৌলীন্য প্রথা।

প্রায় আট শত বর্ষ অতীত হইল, বৈদ্যবংশসমূত বক্সভূমীশ্বর বল্লালমেন কর্তৃক এই প্রথা প্রতিষ্ঠিত হই-য়াছে, স্থতরাং উহা অত্যন্ত আধুনিক প্রথা, কোন শাস্ত্রে উহার বিধি নাই। বল্লালসেন তৎকালে "আচারো বিনয় বিদ্যা প্রতিষ্ঠা তীর্থ দর্শনং নিষ্ঠা বৃত্তি স্তপোদানং নবধা কুললক্ষণং '', এই নবগুণ সম্পন্ন ব্যক্তিদিগকে কুলীন উপাধি দিয়াছিলেন। এই নিয়মের অন্যথায় অর্পাৎ উপরোক্ত নবঙাণ বিরহিত ব্যক্তি কুলীন বলিয়া গণ্য হইতে পারেন না। কিন্তু এইক্ষণে কৌলীন্য মর্য্যাদ। বংশার-ক্রমে প্রচলিত হওয়াতে বঙ্গ ভূমির দিন দিন দূরবস্থা ঘটিতেছে। ঐ প্রভাবে অক্সদাদির প্রাচীন রীতি নীতি ও সনাতন হিন্দু-ধর্মের উত্রোত্তর মূলোৎপাটিত হই-তেছে, ঐ প্রথা কত বংশজ ব্রাদ্মণের বংশ ধুংমে তৎপর রহিয়াচে, এতদারা শত শত কুলবতী সতীত্ব ধর্মে জলাঞ্জী দিতেছে, শত শত তরুণ বয়ক্ষা ললনা বিষম বৈধব্য-যন্ত্রণা ভোগ করিতেছে ও শত শত সদংশে শঙ্কর বর্ণোৎপাদিত হইয়াপিতৃলোকের জলপিও রহিত করিতেছে। ফলতঃ কোলীন্য প্রথাযে বঙ্গদেশের এক মহানর্থের নিদান তাহা মুক্তকণ্ঠে স্বীকার করিবার বাধা নাই। কি আশ্চর্য্য! নবগুণের ত কথাই নাই কুলীন বংশজাত বৃদ্ধ ও নানা দোষা শ্রিত ব্যক্তিরও ভূরি ভূরি বিবাহের অভাব থাকে না, আর বংশজ ত্রান্ধণ যদি বিদ্বান ও সঙ্গরিত্র হন তথাপি সর্ব্যস্থান্ত করিলেও তাঁহার একটী বিবাহ হওয়া দুক্ষর। এই কোলীন্য প্রথা অন্যান্য জাতির তাদৃশী অপকারী নহে, কিন্তু ব্রাক্ষণদিগের কন্যাগত কুল হওয়াতে তাঁহারা অকুলে পতিত হইয়াছেন।

অস্মদ্দেশীয় বালাগণ প্রায়ই ত্রয়োদশ বা চতুর্দ্দশ বৎ-সরের মধ্যে ঋতুমতী হইয়া থাকে, কিন্তু কুলীন মহাশয়-দিগের গৃহে বিংশতি বা পঞ্চিংশতি বয়ীয়া যুবতীগণ অবিবাহিতাবস্থায় অবস্থিত থাকে, কুলীন মহাশয়দিগকে জিজ্ঞাসা করি, তাঁহারা কোন্ধর্ম অবলয়ন পূর্বক এতা-দৃশ বয়স্থা কন্যাগণকে অনূঢ়া রাখিয়া দেন। সভানোৎ-পাদন জন্য বিশ্ব নিয়ন্তা রমণীগণের রজস্বলার নিয়ন নিরূপিত করিয়াছেন। কুলীন মহাশয়েরা বিবেচনা করিয়া দেখুন, কুলরক্ষার অনুরোধে ঐশিক নিয়ম উল্লজ্জন করিয়া পাপগ্রস্ত হইতেছেন কি না? কন্যা বিক্রেতা সকল ব্যক্তির নিন্দার ভাজন হয়, এবং শাস্ত্রেও উহার অবিধিত্ব প্রদর্শিত হইয়াছে, ভাবিয়া দেখিলে কুলীন-দিগের মধ্যেও ক্রয় বিক্রয়ের প্রথা প্রচলিত হইতেছে। কায়স্থদিগের মধ্যে কুলীন কন্যার পণ, ও আক্ষণদিগের মধ্যে পাত্রের পণ এছণের রীতি দৃষ্ট হয়, ইহাকে বিক্রয় ব্যতীত আর কি বলা যায়। কন্যা বিক্রেতাও পুত্র বিক্রেতার মধ্যে প্রভেদ এই যে, কেহ কিঞ্চিৎ অধিক ও কেহ কিঞ্চিৎ হ্যুন মূল্য লইয়া থাকেন।

> অন্টবর্ষা ভবেকোরি নববর্ষাতু রোহিনী। দশবর্ষা ভবেৎ কন্যা সত উর্দ্ধ্বং রজস্বলা।। প্রাপ্তেতু দ্বাদশে বর্ষে যঃ কন্যাং ন প্রথচ্ছতি। মাসি মাসি রক্ষন্তদ্যাঃ পিবত্তি পিততঃ স্বয়ম্।।

মাতাইচৰ পিতাইচৰজ্যেষ্ঠ ভ্ৰাতা তইথৰচ। ত্ৰয়ত্তে নৱকং ঘান্তি দৃষ্ট্ৰা কন্যাং রজস্থলাম্॥ (প্রাশর সংহিতা)।

#### जमग्रर्थ।

অফ বর্ষ বয়ক্ষা কন্যাকে গোরী, নববর্ষা কন্যাকে রোহিনী, দশবর্ষা কন্যাকে কন্যা বলে। দশবর্ষের উদ্ধি বয়ক্ষাকে শাস্তে রজন্বলা বলিয়া কহিয়াছেন। দ্বাদশ বর্ষা কন্যা অবিবাহিতা থাকিলে, যদি সেই কন্যার নামে মাসে মাসু হয় তাহা হইলে ঐ কন্যার পিতা ঐ শোনিত পান করেন, এবং ঐ কন্যার মাতা পিতা ও জ্যেষ্ঠ ভ্রাতার নরকে বাম হয়।

জান্টবর্ষা ভবেকোরি নববর্ষাতুরোছিণী।
দশমে কন্যকা প্রোক্তা অত উর্দ্ধির রজস্বলা।।
তত্মাৎ সংবৎসরে প্রাপ্তে দশমে কন্যকা রুপৈ:।
প্রদাতব্যা প্রধত্মেন ন দোষঃ কালদোষভঃ।।
( মন্তঃ)।

জফ বর্ষা কন্যাকে গোরী, নববর্ষা কন্যাকে রোহিনী, ও দশবর্ষা কন্যাকে কন্যা কহে, দশ বৎসরের উর্দ্ধ রজ-স্বলা শব্দে কথিত হইয়াছে, এই হেতু পণ্ডিতেরা দশ বৎসর কন্যার বয়ঃক্রম হইলে যত্ন পূর্দ্ধক পাত্রস্থ করি-বেন, তথ্য আরু কাল দোষ গ্রাহ্য নহে।

> यांतळु बना। मृख्यः म्णृ गन्छि । जूरेलाः मकामामिषयांग्रमानाः ॥

ভাবন্তি ভূতানি হতানি ভাতাং। মাতা পিতৃভ্যা মিতি ধর্মবাদঃ॥ (বিষ্ণু শ্বতি)।

অবিবাহিতাবন্ধায় কন্যার যত বার রজোযোগ হয়
তাহার পিতা মাতা তত প্রানীহত্যার পাপে পাপী হন।
শাস্ত্রের এই সকল বিধি সত্ত্বে ঘাঁহারা আধুনিক
কোলীন্য প্রথার অনুরোধে বিংশতি ও পঞ্চ বিংশতি
ব্যায়া কন্যাগণকে অবিবাহিতা রাখিয়া দেন, তাঁহারা কি
বলিয়া যে হিন্দু সমাজ মধ্যে গণ্য হয়েন, বুঝিতে
পারি না।

কৃষ্ণ পরীক্ষাং কান্তস্থ রণোতি কামিনী বরং
বরায় গুণ্হীনায় রদ্ধায়াজ্ঞানিনে তথা
দরিদ্রায়চ মূর্খায় যোগিনে কুৎসিতায়চ
অত্যন্ত কোপযুক্তায় চাত্যন্তর্ম্মুখায়চ
পাপলায়াঙ্গহীনায় চান্ধায় বিধিরায়চ
জড়ায় চৈব মূর্খায় ক্লীবতুল্যায়পাপিনে
ব্রহ্মহত্যাং লভেৎ দোপি যঃ স্থকন্যাং দদাতিচ।।
(ব্রহ্মবৈবর্ত্ত প্রকৃতি খণ্ড)।

গুণ হীন, বৃদ্ধ, অজ্ঞানী, দরিজ, মূর্য, যোগী, কুৎসিত, অত্যন্ত জুদ্ধ, অ, হীনান্ধ, অন্ধ, বধির, জড় ও ক্লীব তুল্য এবং পাপাত্মা ইহার যে কোন দোবাশ্রিত পাত্রকে, যে ব্যক্তি কন্যা দান করে, সে বন্ধ হত্যা জনিত পাপ গ্রন্থ হয়, এজন্য কন্যাকর্ত্তা কামিনীর কান্তের গুণা-গুণ পরীক্ষা করিয়া কন্যা দান করিবেন। এই শাস্ত্র ত্থাহ্য করিয়া কুলীন মহাশয়েরা বৃদ্ধ ও গুণহীন ব্যক্তি-

দিগকে কন্যা দান করিয়া পাপগ্রস্ত ছইতেছেন কিনা ? পাঠক মহাশয়েরা বিবেচনা করিবেন।

कूलीन मल्यानिरागत भरधा ज्यानरकत्रे अहेत्राथ স্বভাব হইয়া গিয়াছে যে, তাঁহারা স্ত্রী পুত্র লইয়া সংসার যাত্রা নির্দ্ধাহ করেন না, তাঁহারা পরিবারের সহিত প্রায়ই শ্বস্তরালয়ে থাকেন, যিনি কুলীনকে কন্যা দান করেন, ভাঁছাকে যাৰজ্জীবন কন্যা ও জামাতাকে প্ৰতিপালন করিতে হয়। স্থদ্ধ কন্যা ও জামাতানয়, তাহাদিগের সন্তান সন্ততিদিগকৈও ভরণপোষণ করিতে হয়। জামাতা ও দৌহিত্রদিগকে প্রতিপালন করার দোষ এই যে, তাহারা অনায়ামে আহার ও পরিধেয় পায় বলিয়া প্রাণান্তেও পরিশ্রম করিতে চায় না, ও সাতিশয় বিলাগী হইয়া উঠে। ঐ পরোপজীবীগণের কুত্রাপি আদর নাই, ক্লতি-লোক সকলেই তাহাদিগকে অপদার্থ জ্ঞান করে। যথন জগদীশ্বর সাধারণ মনুষ্যদিগকে হস্ত পদাদি ও হিতাহিত জ্ঞান শক্তি প্রদান করিয়াছেন, তখন যে কি বলিয়া কুলীন সন্তানেরা স্বাবলম্বন না করেন বুঝিতে পারি না। অমুদ্দেশীয় ধনবান লোকেরাবে, জামাতা ও দেহিতদিগকে প্রতিপালন করেন, তাঁহাদিগের কথঞ্জিৎ পার আছে, দ্রিদ্র লোকের দুঃখের অব্ধি নাই, একে ভাহার৷ আপন আপন পুত্র ও পুত্রবধূ প্রতিপালনে অক্ষম, তাহার উপর আবার ভাগিনেয় ও ভাগিনেয়ী এবং দেহিত্র ও দেহিত্রী লইয়া নিতান্ত বির্ত হইয়া দুঃখার্ণবে পতিত হয়।

কুলীন সন্তানেরা মহদংশে জিমানাছেন, অর্থাৎ তাঁহা-

দিগের পিতৃ পিতামহ মহৎ লোক ছিলেন বলিয়া,
তাঁহারা স্ব স্থানের গর্কে ক্ষীত হইয়া উঠেন। কিন্তু
তাঁহারা নিজে মহৎ হইতে যত্ন করেন না। সদিসি মধ্যে
কুলীন গোঁড়ারা যথন অনেক বিদ্যান ও বহুদর্শী বিজ্ঞলোক থাকিতেও মূর্থ অক্তবী ও অলপ বয়ক কুলীন
সন্তানকে সন্মাননা দিয়া থাকে, তখন বোধ হয় তাঁহারা
অহস্কারে ফার্টিয়া পড়েন। সামাজিক ভোজনের সময়
কোলীন্য মর্যাদা মীনতুঞ্রে উপর নির্ভর করে। তথায়
অনেকানেক ভোক্তা সত্ত্বেও অলপাহারী কুলীন সন্তানকে
মীনতুও প্রদন্ত হইয়া থাকে। কি চমৎকার দেশাচার!

কুলীন সন্তানেরাই বহু বিবাহ করিয়া থাকেন।
কোলীন্য প্রশা যদি উঠিয়া যায় তাহার সঙ্গে বহু বিবাহও
রহিত হইয়া আইসে। তথন লোকে বংশজদিগকে
কন্যা দান করিতে থাকে। এক পুরুষের বহু পত্নী যদি
যুক্তি সিদ্ধ হয়, ভবে এক স্ক্রীর বহু পতি বিচার সঙ্গত
কেন শা হয়? বহু বিবাহকারীর কি সকল পরিণেতার
সহিত প্রণম হওয়া সন্তব ? কখনই না, তাঁহারা অনেক
পতিব্রতা কামিনীকে পরিত্যাগ করিয়া কোন এক প্রণয়িনীর প্রণম পাশে আবদ্ধ হইয়া শশুর সদনে সময়াতিপাত করেন। যখন অর্থের একান্ত অনাটন উপস্থিত
হয়, তখন রাজস্ম আদায়ের ন্যায় এক দিন এ শশুরালয়
ও একদিন ও শশুরালয় গমন করিয়া অর্থ সংগ্রহ করেন।
তখন কে করে তাঁহাদিগের মাতৃ সেবা, কে করে তাঁহাদের
পিতৃ আজ্ঞা প্রতিপালন, কেই বা করে অন্যান্য পত্নীর
ধর্মারক্ষা। বামাগণ স্বাভাবিক অংপমতি, তাহাতে পিতৃ

× \*,

মন্দিরে বসতি, বিশেষতঃ যথন তাহারা ফোবন সীমায় সমৃতীর্ণ হইয়া দুর্জ্জয়রিপু বিশেষের স্ক্রাণিত শর প্রহারে জর্জারতাদী হয়, তখন কোথায় থাকে তাহাদের কুলের ভয়, কোথায় থাকে মানের ভয়, কোথায় বা থাকে কলক্ষ-ভয়, তথম তাহারা, পাত্রাপাত্র বিবেচনা না করিয়া স্ববোগ ক্রমে যাহাকে পায়, তাহাকেই সতীত্ত্বত্ত সমর্পণ করে। বহু বিবাহের কারণে বেশ্যার মাত্রা আমাদিগের দেশে উত্তরে তার উপচয় হইতেছে। যথন লোকে বলে অমুকের স্ত্রী কুলাবগুণ্ঠন উল্মোচন করিয়াছে, তাহা শুনিয়া কি বহু বিবাহকারীদিগের মুখ উজ্জল হয়। যখন উদ্বাহ সংস্কারাব্ধি সহযোগ-বিরহ পত্নীর পুর্-প্রসবের সংবাদ তাঁহাদিগের কর্ণ কুহরে প্রবিষ্ট হয় তথন কি তাঁহারা পিতৃ ঋণ হইতে নিকৃতি লাভ করিয়া থাকেন। তাঁহা-দিগকে আরও জিজ্ঞাস্য এই যে ভূসপত্তি বাড়াইলে, কর্মচারী দারা তাহা স্তর্কিত হইতে পারে, যানাদি বাড়াইলে যান পরিচলিক দারা তাহার কার্য্য সম্পন্ন হইতে পারে, উদ্যান বাডাইলে উদ্যান-রক্ষক দারা উহার সংস্কার হইতে পারে, কিন্তু সহধ্যিণী বাড়াইলে কাহার অধীনে তাহাদিগকে রাখিয়া নিশ্চিত্ত থাকা যাইতে পারে গ

> অছুকী পতিতাং ভার্যাং থেবিনে যং পরিতাজেএ। সপ্ত জন্ম ভবেএ ক্রীত্বং বৈধবাঞা পুন্থ পুন্থ।। (পরাশর সংহিতা)।

যে ব্যক্তি পাপ রহিত পত্নীকে যেগিবন দশায় পরি-

ত্যাগ করে মে ব্যক্তি সপ্তজম স্ত্রী হইয়া পুনঃ পুনঃ বৈধব্য দশা প্রাপ্ত হয়।

> বালে) পিতুর্বশে তিষ্ঠেৎ পানিগ্রাহস্ব যেগিবনে। পূত্রানাং ভর্ত্তরি প্রেতে ন ভজেৎ স্ত্রী স্বতন্ত্রতাম।। ( মন্তঃ)।

বাল্যকালে পিতা, যোবনে পরিনেতা এবং পতির লোকান্তর হইলে পুত্রগণ, স্ত্রী-জাতির আবরক হইবেক। তাহারা কথনও স্বতন্ত্র থাকিবেক না। 21044

> পানং জুর্জ্জন সংসর্গঃ পাতৃ। শচ্বিরছো হটনং । স্বপু শচান্য গৃহে বাসো নারীণাং দূষণানি যট্।। ( মন্তঃ)।

অপেয় পান, কুলোকের সংসর্গ, পতির বিরহ, ইত-স্ততঃ ভ্রমণ, স্বপুেনানা পুরুষের সন্দর্শন ও অন্য গৃহে বাস এই ষট্ কর্মা দ্বারা স্ত্রী-জাতি দুফা হয়।

স্বাতন্ত্রাং পিতৃমন্দিরে নিবসতির্যাক্রোৎসবে সঞ্জিঃ
গোষ্ঠী পুরুষ সন্নিধাবনিয়নো বাসো বিদেশে তথা।
সংস্থাঃ সহ পুংশ্চলীতিরসক্ষ্বৃত্তিনির্জায়াক্ষতিঃ
পত্যুর্বাল্ধক)মীর্ষিতং প্রবসনং নাশস্ব হেতুঃ স্ত্রীয়াঃ।
(হিতোপদেশ)।

স্বাধীনতা, পিতৃভবনে বাস, যাত্রোৎসবে গমন, বহুপুরুষের নিকটে অবস্থিতি, বিদেশে বাস পুংশ্চলীর সহবাস, বৃত্তির বার বার ক্ষয়, পতির বার্দ্ধক্য, পতির ঈর্যা
এবং পতির প্রবাস, এই সকল হেতু দ্বারা জ্ঞীগণের চরিত্র
দূষিত হয়। কুলীনদিগের মধ্যে এইরূপ ঘটনা প্রায়
সর্বদা ঘটিয়া থাকে।

বছবিবাছ অত্যন্ত অনিষ্টকরী প্রথা, এক ব্যক্তি গতাস্থ হইলে এককালে বহু কামিনীকে বৈধব্যাবস্থায় পতিত হইতে হয়। বিধবাগণের যে অসহনীয় যাতনা, বিশেষতঃ অবীরাগণের, তাহা অনেকেরই বিদিত আছে ; কিন্তু যদি বহু-বিবাহকারীদিশের অন্তঃকরণে কিঞ্চিৎ উদ্বোধ হয় এজন্য সংক্ষেপে কিঞ্চিৎ লিখিতে বাধ্য হইলাম। বিধবা-গণ সৰ্ব্বহ্ণণ সৰ্ব্ব-বিষয়ে কুণ্ঠিত হইয়া কটে স্থটে কাল-হরণ করে। একে পঞ্জারের স্থতীক্ষু শরে তাহাদিগের হৃদয় বিদীর্ণ করিতেছে, তাহার উপর আবার বাটীর পরিবারগণের দুর্ব্বাক্যানলে উহারা অনবরত উত্তাপিত হয়। অশনের ক্লেশ, বসনের ক্লেশ, শয়নের ক্লেশ, তাহার উপর আবার মনের ক্লেশ, ইহাতে কি আর তাহারা প্রাণধারণ করিতে পারে? তাহাদিশের দীর্ঘ-জীবন বিড়ম্বনা মাত। হা বিধাতঃ ! তুমি কি প্রস্তরাপেক্ষাও বিধবাগণের প্রাণ ক্ষ্ঠিন-তর করিয়া দিয়াছ ? আহা! কোথায় তাহাদিণের হেম্ময় আভরণ, কোথায় তাহাদিগের দুগ্ধফেণনিভ বিশদ শ্য্যা, কোথায় তাহাদিগের কুটিল কুতলে কবরী, কোথায়ই বা তাহাদিগের অক্ষে মৌগন্ধিক পদার্থ? কি পরিতাপের বিষয়! নিদাঘ সময়ে যখন প্রভঞ্জন অলক্ষিত প্রায় সঞ্চরণ করেন, এবং প্রথর অংশুধর স্বীয় তীব্রশ্মি বিকীর্ণ-পুরঃসর অবনীকে উত্তাপিত করেন, তথন জীব-গনের সার্বিক্ষণিক শুক্তকণ্ঠ উপস্থিত হয়, এবং তৎকালে তাহারা সুশীতল সলিল পান করিয়া তৃষ্ণানল নির্বাপিত করে, এতাদৃশ সময়ে একাদশী তিথি বিধবানিকরের পক্ষে

কিব্লপ ভয়ঙ্কর ব্যাপার তাহা বহু-বিবাহকারী মহাশ্যেরা স্মারণ করিনে অত্যন্ত বাধিত হইব।

> শ্রুতশীলিনে বিজ্ঞায় ত্রহ্মচারিণেহর্থিনে দেয়া। (বেগিয়ন)।

অধীতবেদ, শীলসম্পন্ন, জ্ঞানবান, অক্নতদার ও প্রার্থনাকারী ব্যক্তিকে কন্যা দান করিবেক। এইক্লণে বক্তব্য এই যে বহু-বিবাহকারীরা যথেষ্টাচারী। যাহারা তাঁহাদিগকে কন্যা দান করিয়া থাকেন, তাঁহারা কি শাস্ত্রবহিভূতি অনুষ্ঠান করিয়া পাপগ্রস্ত হইবেন না, অবশ্যই হইবেন।

বহু-বিবাহকারী দিগের বংশে বর্ণ সঙ্কর জিমিয়া থাকে, নিম্ন-লিখিত বচনটা দেখিলে স্পাফ প্রতীয়-মান হইবে যে, সঙ্কর বর্গ-দারা পিতৃলোকদিগের আদ্ধি তর্পণাদি সমু-দয় পণ্ড হয়।

> সঙ্করো নরকাইয়র কুলম্বানাং কুলস্বচ। পতন্তি পিতরোহেয়যাং লুগু পিণ্ডোদক ক্রিয়াঃ॥ (ভগবদ্ধীতা)।

বর্গ সঙ্করের। কুলনাশকদিগের কুলের নরকের কারণ হয়, যেহেতু কর্ত্তার অভাবে সেই পাপিষ্ঠ বংশে আদি-তর্পণাদি না হওয়াতে পিতৃলোকদিগের স্পাতি হয় না।

এই প্রস্তাবের মধ্যে কন্যা বিক্রমের দোষ ও কিছু লেখা বিবেচনা সিদ্ধ হইতেছে; এই প্রস্তাব মধ্যেই কথিত হইয়াছে যে, কোলীন্য প্রথা রহিত হইলে পাত্রাভাবে ধংশজনিগকে কন্যাদান করা প্রচলিত হয়, স্কুতরাং তদারুদঙ্গিক কন্যা বিক্রয়ও নিবারিত হইতে পারে। কন্যা বিক্রয় যে কত বড় দৃষ্কর্ম তাহা বাক্যে ও লিপি-দ্বারা ব্যক্ত করা অতীব স্কুকঠিন। বলিতে কি, যে মুড়েরা ধনলোতে আত্মজা রিক্রয় করে, এ সংসারে তাহাদের অসাধ্য কিছুই নাই। জগদীশ্বর কি তাহাদিগকে অপত্য-স্নেহরত্তি প্রদান করেন নাই ? তাহাদিগের সহিত আহার ব্যবহার করা কি সাধু-সন্মত কর্ম ? ঐ দুরাত্মারা অর্থ লোতে এমন মুগ্ধ, যে পাত্রাপাত্রবিবেকবিমূচ হইয়া, যে ব্যক্তি অধিক মূল্য দিতে সক্ষম তাহাকেই কন্যারত্ন সম্প্রদান করিয়া থাকে ; তাহাতে কে জানে রৃদ্ধ, কে জানে মূর্থ এবং তাহার বিষয় আশয় থাকুক আর নাই থাকুক! বংশ রক্ষিত হইবে বলিয়া কোন কোন ব্যক্তি বাস স্থান পর্যান্ত বিক্রয় করিয়া বিবাহ করিয়া থাকেন। কি আশ্চর্য্য বিবাহের পর নব পরিণীত দম্পতী কোথায় অবস্থিতি করিবে ও কি খাইয়াই বা জীবন যাত্রা নির্বাহ করিবে, ইহা কি কন্যাবিক্রেতাদিগের মনোমন্দিরে একটীবারও উদ্য় হয় না ? ভাল দে যাহা হউক বিবাহকারীরাও কি ক্ষণকালের নিমিত্ত পরিণাম বিবেচনা করেন না ?

> শুল্কেন যে প্রয়চ্ছন্তি স্বস্থতাং লোভমোছিতাঃ আজু বিক্রয়িণঃ পাপা মহাকিল্বি কারিণঃ। পতন্তি নরকে ঘোরে দ্বন্তি চা সপ্তমং কুলং গমনগেমনে টেচব সর্সাঃ শুল্কেংভিণীয়তে।। (উদ্বাহত্ত্বু)।

যে ব্যক্তি লোভ ও মোহ বশতঃ পণ গ্রহণ পূর্বক কন্যার বিবাহ দেয়, সে ব্যক্তিকে আত্মবিক্রয়ী বলা যায়, ঐ আত্মবিক্রয়ী আসপ্তকুল নট করে ও ঘোর নরকে পতিত হয়। কন্যার গমনাগমন পক্ষে যাহা গৃহীত হয় তাহাও গুল্ক শব্দে অভিহিত।

> কন্যা দদাতি শুল্কেন স প্রেতো জায়তে নরঃ। (শুদ্ধিতত্ত্ব)।

থে ব্যক্তি শুলক গুহণ করতঃ কন্যার বিবাহ দেয়, সে প্রেত যোনিতে জন্ম গ্রহণ করে।

> যঃ কন্যাং পালনং কৃষ্ণা করোতি বিক্রয়ং যদি বিপদা ধন লোভেন কৃষ্টীপাকং স গচ্ছতি কন্যামূত্র পুরীষঞ্চ তত্র ভক্ষতি পাতকী কুমিভি র্দ্দংশিতা কাকৈষ্যাবদিন্দ্রাশ্চতুর্দ্দশঃ। মৃতশ্চ ব্যাধ-যোনে)চ সলভেজ্জানিশ্চিতং বিক্রীণীতে মাংস ভারং বহুতোবদিবানিশিং।। ( ব্রক্ষবৈবর্ত্ত প্রকৃতি থণ্ড)।

বিপদে কিম্বা ধন লোভে হউক যে ব্যক্তি পালন করিয়া কন্যা বিক্রয় করে, সে ব্যক্তি কুন্তীপাক নরকে পতিত হয়, এবং চতুর্দশে ইন্দ্র পর্য্যন্ত কাল ক্রমিকর্তৃক দংশিত হয় ও সেইকালে সেই কন্যার মলমূত্র ভক্ষণ করে এবং স্ত্যুর পর, ব্যাধ যোনিতে জন্ম গ্রুহণ করিয়া অহর্নিশ মাংসভার বহন করতঃ বিক্রয় করে।

কন্যা বিক্রয়িশো নান্তি নরকানিক্তিঃ পুনঃ। (পদ্ম পুরাণ)। যে ব্যক্তি কন্যা বিক্রয় করে নরক হইতে তাহার নিস্তার নাই। সে চিরকাল নিরয়গামী হইয়া থাকে।

> যঃ কন্যা বিক্রয়ং মূড়ঃ মোহাৎ প্রকৃকতে বিজ। সন্তেছন্ত্রকং ঘোরং পুরীষ হ্রদ সঙ্কুলং।।
> (ক্রিয়া যোগদার)।

যে ব্যক্তি অর্থ গৃধু তা প্রযুক্ত অযুক্ত কন্যাবিক্রয়রূপ দুঃসহ পাতক স্বীকার করে, তাহাকে বিষ্ঠাহ্রদ নরকে গমন করিতে হয়।

> য় কৈঞ্চিৎ ক্রিয়তে কর্ম কন্যাবিক্রয়িন পুন্ঃ শুভং তৎ সফলং ক্ষিপ্রহ গচ্ছেদ্বিদলতাং প্রতি।। (ক্রিয়াযোগ সার)।

কন্যা বিজ্রেতা যদি কোন সৎকর্ম করে, তাহাও তাহার বিফল হয়।

> কন্যাবিক্তয়িবঃ পুংসো মুখং পশোন্নশাস্ত্রবিৎ। পশ্যেদজানতোবাপি কুর্য্যাস্তাস্কর দর্শনিং।। ( ক্রিয়াযোগ মার )।

পণ্ডিতেরা কন্যাবিক্রেতার মুখ দেখিবেন না, দেখিলে স্থ্যদর্শনরূপ প্রায়শ্চিত বিধি।

অপিচ।

তদেশং পতিভং মন্যে যত্রান্তে শুক্র বিক্রয়ী।

কন্য ও পুত্র বিজ্ঞেত। যে স্থানে বাস করে, সে দেশ পাঠ্যন্ত পতিত হয়। नकूर्यामर्थ मचकः कनामाटन कमाठन।

(कुलमर्खाय)।

কন্যা দাতা, কন্যা গৃহীতার সহিত কদাচ অর্থ সম্বন্ধ করিবেন না।

> আদদীত ন শৃদ্ৰোপি শুল্কং ছুহিতরং দদৎ। শুল্কংহি গৃহ্ব ন কুৰুতে ছন্নং ছুহিতৃ বিক্রয়ং।। ( মন্তঃ )।

শূদ্রোও শুল্ক লইয়া কন্যার বিবাহ দেন না, গুপ্ত ভাবে পণ লইয়া বিবাহ দিলে সেও কন্যা বিক্রেতা হইবে। শাস্ত্রে কন্যা বিক্রেতার দোষ উল্লেখিত হইল। এইক্ষণে যিনি ক্রয় করিয়া বিবাহ করিয়া থাকেন, তাঁহার বিষয়ে শাস্ত্রে কিরপ বিধি দিয়াছেন তাহা দেখা আবশ্যক।

> ক্রয় ক্রীতাতু যা নারী ন সা পড়াভিধীয়তে নসা দৈবে নসা পৈত্রে দাসীং তাং কবয়ো বিছুঃ। ( দত্তক মীমাংসা)।

ক্রীত বিবাহিতা স্ত্রী দাসী তুল্যা, পত্নী নহে, সেই স্ত্রী হইতে দেবতাদিগের ও পিতৃ-লোকদিগের কোন কর্ম হয় না।

> ক্রীতা যা রমিতা মূলেঃ সা দাসীতি নিগদ্যতে। তথ্যাৎ যো জারতে পুরো দাস পুত্রস্ত স স্মৃতঃ।। (দত্তক্মীমাংসা)।

ঐ উপরোক্ত স্ত্রীর পুত্র ও দাসপুত্র বলিয়া শাস্ত্রে খ্যাত আছে। বিক্রীতায়াশ্চ কন্যায়াঃ পুরো যো জায়তে ছিজ: স চণ্ডাল ইব জ্ঞেয়ঃ সর্ব্যধর্ম বহিষ্কৃতঃ। (দত্তক সীমাংসা)।

বিক্রীত কন্যার পুত্র, সকল ধর্ম হইতে বহিষ্ত হয়, তাহাকে চণ্ডাল তুল্য ও কহিয়াছেন।

ন রাজ্যে রাজ্যভাক্স স্যাদ্িপ্রাণাং শ্রাদ্ধের। অধ্যঃ সর্কাপুত্রেভ্যঃ তত্মাতং পরিবর্জন্ত্রে ॥ (দত্তক মীমাংসা)।

রাজা যদি ক্রয় করিয়া বিবাহ করেন, তাহা হইলে সেই ক্রীত স্ত্রীর পুত্র রাজ্যাধিকারী হয় না। ত্রাক্ষণ যদি ক্রয় করিয়া বিবাহ করেন, তবে সে স্ত্রীর পুত্র, তাঁহার আদ্ধাধিকারী হয় না, সে পুত্র সকল পুত্রের অধম। এই-ক্ষণে শাস্ত্র বহিভূতি ক্রয় করিয়া বিবাহ করা কোন্ নিয়ম অনুসারে প্রচলিত হইল, তাহা বুঝিতে পারি না।

এই কেলিন্য প্রথা নিবারিত না হইলে অস্মদেশে অভ্যুদ্যের সম্ভাবনা নাই। কেহ কেহ বুঝিয়াছেন যে, কেলিন্য প্রথা মহানর্থকরী, কিন্তু লোকিক ব্যবহারে বাধ্য হইয়া তাঁহারা উহা রহিত করণে বিশেষ যত্ত্বান হইতে পারিতেছেন না। তাঁহারা স্থির চিত্তে বিচার করিয়া দেখুন, ধর্ম ভয় ও লোকিকাচার ভয়, উভয়ের মধ্যে কোন ভয় প্রেষ্ঠতর। স্বদেশে স্থরীতি সংস্থাপিত করিতে হইলে, ধর্ম বিরুদ্ধ লোকিক ব্যবহার পরিত্যাগ করা অবশ্য বিধেয়। অতএব বন্ধবাসী সকলেরই উচিত

ঐকমত্য অবলম্বন পূর্বেক ঐ অনিফকরী প্রধার মূলোৎপাটিত করা; কিন্ত বাঙ্গালীদিণের পরস্পার একমন
হওয়া অসম্ভব। অস্মদাদির বিবেচনা সিদ্ধ হইতেছে
যে, যেমন কোন উদ্যান পরিকার করিতে হইলে একেবারেই পরিক্ষৃত হয় না, এক একটা করিয়া রুক্ষের
মূলদেশ পরিকার করিলে সমুদায় উদ্যান সংস্কৃত হয়;
সেইরূপ সকলে স্ব স্ব অন্তঃকরণে একান্ত যত্নপর হইলে
ত্রায় কোলীন্য প্রধা বন্ধ হইতে ছানান্ডরিতা হইতে
পারে।

কুলীন মহাত্মারা আমাদিণের উপর বিরক্ত হইতে পারেন, বাস্তবিক আমরা তাহাদিণের বিদ্বেটা নহি। যাহারা প্রকৃত কুলীন, অর্থাৎ নব গুণ বিশিষ্ট, তাঁহা-দিগকে আমরা মনের সহিত সমাদর ও মর্যাদা করিয়া ধাকি, কিন্তু কুলীন সন্তান বলিয়া তাঁহাদিগকে সমাদর করিতে আমাদিণের অন্তরেন্দ্রিয় অস্বীকৃত হয়, ইহাতে তাঁহারা আমাদিণকে ভালই বলুন আর মন্দই বলুন।

## বাল্য-বিবাহ।

#### → & & ←

বন্ধ-দেশে যে সমুদায় কুপ্রথা প্রচলিত আছে, তন্মধ্যে বাল্য বিবাহ বড় সামান্য অনিফকরী প্রথা নয়। কন্যান্য বিবাহ বড় সামান্য অনিফকরী প্রথা নয়। কন্যান্য বিয়ঃক্রম নবম বা দশম বৎসর, পুত্রদিণের বয়ঃক্রম বিংশতি বা পঞ্চবিংশতি বৎসর, এই সময়ে বিবাহ হইলে বাল্য-বিবাহ বলা যায় না, এই পরিমাণের হ্যুন হইলে বাল্য বিবাহ শব্দে অভিহিত হইয়া থাকে। অম্মদেশীয় লোকে একাদশ বা দ্বাদশ বর্ষে পুত্রদিণের ও পঞ্চম বা মন্ত বর্ষে কুমারীগণের বিবাহ দিয়া থাকেন। তাঁহারা মনে মনে বিবেচনা করেন যে দায় উদ্ধার হইয়া থাকেন, কিন্তু উহা দায় উদ্ধার হওয়া নয়। তাঁহারা বিপদকে আহ্বান করেন। শাস্ত্রেও এতাদৃশ অপ্প বয়্নে বিবা-বেহুর বিধি লিখিত হয় নাই। যথা

জজাত পতিম্য্যাদামজাত পতি দেবনাম্।
নোদাহয়েৎ পিতাবালামজাত ধর্মশাসনাম্॥
( মহানির্কান)।

কন্যা যত দিন পতি মর্যাদা, পতিমেবা এবং ধর্ম শাসন অজ্ঞাত থাকে তত দিন পিতা তাহার বিবাহ দিবেন না। এই বচন অনুসারে নিতান্ত বালিকাদিগের বিবাহ নিষিদ্ধ হইল, যে হেতু পঞ্চম বা ষষ্ঠ বর্ষ সময়ের মধ্যে তাহাদিগের উক্ত বিধি গুলি জ্ঞাত হওয়া অসম্ভব। ত্রিংশন্বর্ধো বহেৎ কন্যাং হৃদ্যাং দ্বাদশ বার্ধিকীং। ত্রাস্ট বর্মোহস্টবর্ষাং বা ধর্মে সীদতি সন্ধরং।। ( মন্তঃ)।

যাহার বয়স ত্রিশ বংশর, সে দ্বাদশ বর্ষ বয়স্কা কন্যাকে ও যাহার বয়স চব্বিশ বংসর, সে অফ বর্ষ বয়স্কা কন্যাকে বিবাহ করিবে। এই কাল নিয়ম অতিক্রম করিয়া বিবাহ করিলে ধর্মা ভ্রম্ফ হয়। মনুর বচনানুসারে পুরুষ্দিগের বাল্য-বিবাহ নিষিদ্ধ পক্ষই বলবৎ মানিতে হইতেছে।

অপপ বয়সে বিবাহের দোষ এই যে, যথন পুরুষের বয়ঃক্রেম পঞ্চদশ বা যোড়শ বৎসর হয়, তথন তাহার ভার্য্যাও বয়স্থা হইয়া উঠে। পুরুষদিণের বিদ্যাভ্যাসের সময় স্ত্রী সংসর্গ ঘটিলে, তাহারা বিদ্যান্ত্রশীলন বিষয়ে শিথিল প্রযত্ন হইয়া উঠে। প্রধাড়শ বর্ষীয় পুরুষদিণের হিতাহিত বিবেক শক্তির সম্যক্ স্ফুর্ত্তি হয় না, তাহারা স্বাভাবিক অপেমতি, স্বতরাং তৎকালে নব প্রণয়িনীর নিতান্ত অধীন হইয়া পড়ে। এবং তন্নিবন্ধন হীন-বীর্ষ্য, অলম ও জড় বৃদ্ধি প্রায় হইয়া উঠে।

যদি বীজ স্থপক্ক ও সর্বাঙ্গ স্থলর না হয়, এবং এ বীজ
যদি উর্বরা ভূমিতে বপিত না হয়, তবে তদুৎপল্প শস্য বা
ফলেরও ব্যাঘাৎ হইয়া থাকে। বিবেচনা করিয়া দেখিলে
বৃক্ষাদির ফলোৎপল্লের নিয়মের সহিত মন্ত্র্যাদিগের
সন্তানোৎপত্তির নিয়মেরও অনৈক্য নাই। মানবগণেরও
এরপ অপক্ষ বীর্ষ্যে অপত্যোৎপাদিত হইলে, সেই
সন্তান অলপায়, হীনবল ও ফ্টাণকায় হইয়া থাকে।

স্ত্রী পুরুষদিগের পীড়িতাবস্থায় যে সন্তান সমুৎপন্ন হইয়া থাকে সেই সন্তান ও মাতা-পিতার পীড়ার অধিকারী হয়। এই করণেই অনেকানেক বংশে কাস ও কুষ্ঠ রোগাদি ভোগ করিতে দৃষ্ট হইয়া থাকে। স্ত্রী পুরুষ উভয়ের মধ্যে যদি কাহারও হীনাক্ষ থাকে তবে তাঁহা-দিগের সন্তানও হীন অঙ্গ হয়। কোন কোন স্থলে এমনও দেখা গিয়াছে যে হানাক্ষ মাতাপিতার সন্তান ভূমিষ্ঠ इउन कालीन मम्भूर्ग अन्न भोष्ठेव हिल किन्छ उद्योदन কোন পীড়োপলকে সেই সত্তানেরও অন্ন হীন হইয়াছে। কি দুঃখের বিষয়! যখন পঞ্চশ বা ষোড়শ বর্ষীয় তরুণ বয়ুক্ষ ব্যক্তিদিগের সন্তান জ্বে, তথ্ন তাহাদিগের ভবনের পরিজনবর্গের প্রচুর আনক্ষের আর সীমা থাকে না, কতই বাদ্যোদ্যম, কতই উৎসব ও কতই সম্বারে ক্রিড কর্মাদি স্ত্রসম্পাদিত হইয়া থাকে। আবার কিয়দ্দিনানন্তর, যথন সেই শিশু সন্তান স্বীয় জন-নীর কোমলাঙ্কদেশ শুন্য করতঃ লোকান্তর প্রয়ান করে, তখন সেই পরিবারদিগের মধ্যে অনিবার হাহাকার ধুনিতে প্রতিধুনিত হইতে থাকে, এবং ঐ হতভাগ্য অপ্পবয়ক্ষ স্ত্রী-পুরুষদ্বয়ের কলেবর দুর্বিষহ পুত্র শোকা-গ্রিতে নিরন্তর দগ্ধীভূত হইতে থাকে। অহে। কি আবাশ্চর্য্য ! হাতে হাতেই স্বর্গ ও পরক্ষণেই নরক !

ক্রমশঃ যথন ঐ অপেবিয়ক্ষ পুরুষদিগের দুই একটী করিয়া পুত্র কর্না হইতে আরম্ভ হয়, তথন তাহাদিগের অর্থের অত্যাবশ্যক হইয়া উঠে, স্তুত্তরাং তাহাদিগকে অনন্য উপায় হইয়া অন্যায় কর্মদারা অর্জ্ঞনম্পৃহা বৃত্তিকে চরিতার্থ করিতে হয়, অথবা অগত্যা অপে লাভজনক কার্য্যে প্রবৃত্ত হইয়া যাবজ্জীৰন দুঃখ সলিলে ভাসমান থাকিতে হয়। অতএব হে বঙ্গবাসীগণ, আপনারা নিতান্ত অপেবয়ক্ষ কুমার বা অপেবয়ক্ষা কুমারীদিগের বিবাহে ক্ষান্ত হউন, মনে বিচার করুন দেখি, ঐ বাল্য পরিণীত কান্ত-কামিনীর কি ভাবী অসদ্ভাব সঞ্চারের সন্তাবনা নাই? তাহারা কি দাম্পত্য ধর্ম প্রতিপালনে অসমর্থ নয়? উত্তর কালে যাহাতে তাহারা নিতান্ত অসুখী হইবে, আপনাদিগকেও বিলক্ষণ অসুখী হইতে হইবে, সে বিষয়ে ক্ষান্ত থাকা অবশ্যই সহ পরামর্শ।

# ন্ত্ৰী-শিক্ষা।

## → & & ←

মনের প্রশন্ততাই সুখ, মনের সঙ্গীণতাই অসুখ। বিদ্যাভ্যাস ব্যতীত মন প্রশস্ত হয় না ৷ যাহারা বিদ্যা-হীন তাহাদিগের অন্তঃকরণে ক্রোধ দ্বেষ ও অভিমান নিরন্তর জাগরুক থাকে, এজন্য তাহারা সামান্য বিষয় লইয়া তুমুল আন্দোলন করেও সর্বাদা বিবাদে প্রার্ত্ত इया अत्राद्मिनीय भीमखिनीयन विष्णांधरन वर्ष्टिणा, তন্নিবন্ধন সংসারে নানা বিশৃঞ্জলা ঘটিয়া থাকে, ভাত-বিরোধ উপস্থিত হয়, এমন কি পিতা মাতা যে পরম গুরু, অনেকে ক্রুরা স্ত্রীর কুমন্ত্রণায় পরম গুরুদিগের প্রতি শ্রদ্ধা ও ভক্তির ন্যুনতা প্রদর্শন করে। অতএব যাহাতে মহিলাগণ গাহ স্থা ধর্মা অবগত হইয়া স্কারু রূপে সংমার-যাত্রা নির্কাহে সমর্থ হয়, যাহাতে তাহারা ধর্মততু অব-গত হয়, যাহাতে তাহারা অচিত্য পুরুষের অসীম কার্য্যের কথঞ্চিৎ তাৎপ্র্যা জানিতে সক্ষম হয়, ও যাহাতে তাহারা সন্তান সন্ততির প্রতিপালন ও শিক্ষা-প্রণালীর রীতি জানিতে পারে, সে বিষয়ে মনোযোগী হওয়া অন্মনাদির নিতান্ত আবশ্যক। অর্থাৎ তাহাদিগকে বিদ্যাভ্যাস করান छेहिछ।

বান্ধালীদিণের এরপ সংস্কার আছে যে, কামিনীগণ দাসীর ন্যায় অন্বরত সাংসারিক কার্য্যে ব্যাপৃতা থাকিবে, বিদ্যাধ্যয়নে তাহাদিগের অধিকার নাই। কিন্তু কি আশ্বর্য ! পুরাকালে জ্রীলোকদিণের বিদ্যারশীলনের ভূরি ভূরি নিদর্শন প্রাপ্ত হওয়া যায়, এবং শাস্ত্রেও জ্রী-শিক্ষার বিধি দৃষ্ট হইতেছে। বিদ্যা অমূল্য ধন, যিনি আন্তরিক উৎসাহে ও একান্ত যত্নে এই অমূল্য রত্ন ছাড়াওারে সঞ্চয় করিতে পারিয়াছেন, তাঁহারই মনুষ্য জন্ম সার্থক। অভাগ্যবতী বন্ধবালাগন এতাদৃশ রত্নে বঞ্চিত হইয়া চিরদারিদ্যদশায় পতিতা রহিয়াছে, ইহা কি সামান্য পরিতাপের বিষয় ? আহা! তাহারা চক্ষু সত্তেও অন্ধ।

যাহারা মাতা, পিতা ও জাতা প্রভৃতি বন্ধুজন দিগকে এক প্রকার পরিত্যাগ পূর্বক জীবন যৌবন সকলই স্থামীকে সমর্পন করতঃ সর্বক্ষণ সেই পতির অন্নর্বত্তি করিতেছে, তাহাদিগকে জ্ঞান রত্নের অধিকারিনী করিবার নিশিত্ত যত্নবান হওয়া কি স্থামীদিগের উচিত কর্মানয়? উদ্বাহ সংস্কারাব্য স্ত্ত্যুপর্যান্ত যাহাদিগের সহিত্ত সহবাস করিতে হইবে তাহারা যদি অজ্ঞানান্ধতা হেতু কোন ন্যায় বিরুদ্ধ কর্মো প্রবৃত্তা হয়, তাহাতে কি পতিগণ পাতকী হইবেন না ? সহধর্মিনীদিগকে শারীরিক পরিশ্রেমের বেতন স্বরূপ বসন ভূষণ অর্পণ করিলেই তাহাদিগের প্রত্যুপকার করা শেষ হয় না, যাহাতে তাহাদিগের প্রত্যুপকার করা হেয় যান বিষয়ে সচেন্ট হওয়া অবশ্য বিধেয়।

বিদ্যা দ্বারা দূখিত চরিত্র সংস্কৃত ও প্রিত্রীকৃত হয়, কতক গুলি অসামান্য অজ্ঞ নর এই বিদ্যার মহিমা না জানিয়া কহেন যে, বিদ্যাভ্যাদে বামাগণের ব্যভিচার দোষ ঘটিবার সম্ভাবনা। তাঁহারা স্থির মতিতে বিবেচনা করিয়া দেখুন, বিদ্বান ও মূর্থ পুরুষের মধ্যে কাহার লাম্পট্য দোষ অধিক। তাঁহারা কি দেখিতে পান না যে, বিদ্যাবিহীন জীলোক হইতে দেশে বেশ্যার্তি রৃদ্ধি হইতেছে, ও জ্রনহত্যা দ্বারা বন্ধ ভূমি মহাপাপে প্রালিপ্তা হইতেছেন।

স্ত্রীলোকদিগের লেখা পড়া না শিখিবার আরও দোষ এই যে, যদি কোন শিশু সন্তানবতী রমণী বৈধব্যদশায় পতিত হন, আর ড়াঁহার যদি সম্পত্তি না থাকে, তাহা হইলে অর্থাভাবে সেই অনাথ পুত্রদিগের বিদ্যাভ্যাস হওয়া দুকর হয়, কিন্ত যদি ঐ কামিনীর লেখা পড়া জানা থাকে তবে আর সেই পুত্রদিগকে বিদ্যা বর্জ্জিত হইয়া নিরবচ্ছিন্ন নিবিড়ান্ধকারে আচ্ছন্ন হইয়া থাকিতে হয় না। আরও মনে করুন যদি কোন আচ্য ব্যক্তির বনিতা নিতান্ত শিশু সন্তান সহ পতিবিয়োজিতা হন, তবে তাঁহার সমুদায় বিভব সুরক্ষিত হওয়া অসম্ভব। অবিশ্বস্ত কর্মচারীরা সর্বনা তাঁহাকে প্রতারিত করিবার চেটা পায়, কিন্তু ঐ দ্রীলোকের যদি লেখা পড়া জানা থাকে তবে তিনি স্বয়ং সমুদায় হিসাব পত্র বুঝিয়া লইতে পারেন, স্মৃতরাং কর্মচারীদিগের অভীষ্ট স্কুদিদ্ধ হওয়া স্মূদূরপরা-হত হইয়া উঠে, ও ভবিষ্যতে ঐ পুত্রদিগের কত স্থের উন্ত হয়।

ইদানীন্তন্ অনেক ক্লতবিদ্যা ব্যক্তিগণ বুঝিয়াছেন যে স্ত্রীশিক্ষা অতি প্রয়োজনীয়, কিন্তু কার্য্যে তাহার কোন ফল দট্ট হইতেছে না। তাহাদিগের উচিত হয় যে, ষ স্ব ভবনে তাহাদিগকে ধর্মতত্ত্ব শিক্ষা দেওয়া; যেমন পুত্রদিগকে শিক্ষা দেওয়া আবশ্যক বিবেচনা করেন, কন্যাদিগকেও সেইরূপ শিক্ষা দেওয়া আবশ্যক বিবেচনা করিবেন। কোন কোন স্থানে গবর্ণমেন্ট আরুকুল্যে বালিকাবিদ্যালয় প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে কিন্তু এ পর্যান্ত তাহা ছইতে কোন উপকার দর্শিতেছে না। মনে মনে স্ত্রীশিক্ষা আবশ্যক বিবেচনা করিলে গবর্ণমেণ্ট ছইতে সাহায্য প্রাপ্তির প্রয়োজন রাথে না, যাহা হউক দেশীয় রীত্যন্ত্র-সারে অপ্পবয়সে বালিকাগণের বিবাহ হইয়া থাকে, বিবা-হের পর পিতা মাতা তাহাদিগকে বিদ্যালয়ে প্রেরণ করা निक्तनीय (वाध करतन। धे काल भरधा जाहां पिरान वर्ग-পরিচয় মাত্র হইয়া থাকে, (বাঙ্গালা ভাষায় ধর্মতত্তু ও গার্ছ্য ধর্মের পুস্তকের অভাব আছে, এবং বাঙ্গালী-দিগের স্বীশিক্ষা বিষয়ে উদাস্যও আছে ) স্থতরাং বিবা-হের পর বালিকাগণ অশ্লীল ও অশ্রাব্য গ্রন্থ লইয়া আমোদ করিয়া থাকে, এরূপ বিদ্যাপেকা তাহাদিগকে মূর্খবিস্থায় রাখা সহত্র গুণে উৎক্রফ সন্দেহ নাই। পিতার প্রতি স্ত্রীশিক্ষার বিধি। যথা

> কন্যাপ্যেবং পালনীয়া শিক্ষণীয়াতি যতুতঃ। দেয়া বরায় বিদূষে ধনরতু সম্বিতা।।
> (মহানির্বাণ্ডস্ত্র)।

পিতা অতি যত্ন পূর্ব্বক বিবাহের প্রাক্কালে কন্যার প্রতিপালন ও ধর্মজ্ঞান জনক শাস্ত্র এবং নীতি শিক্ষা করাইবেন। অনন্তর ধন রতু সমস্বিতা করিয়া বিদ্বান বরের হস্তে সমর্পনি করিবেন।

স্বামীর প্রতি বিধি। যথা

ধনেন বাসসা প্রেম্না সততং তোষয়েৎ স্ত্রিমং। যশঃ প্রকাশয়েন্তস্মান্নীতিং বিদ্যাঞ্চ শিক্ষয়েৎ।। ( মহানির্ব্বাণ তন্ত্র )।

ধন, বস্ত্র ও স্নেহদ্বারা নিরন্তর ভার্য্যাকে সম্ভুষ্ট রাখিবে। সেই স্ত্রীর দোষ প্রকাশ না করিয়া যশঃ প্রকাশ করিবে, যশের নিমিত্ত নীতি ও স্বধর্ম-জ্ঞানের জন্য বিদ্যা শিক্ষা করাইবে।

এইক্ষণে দেশীয় মহাশ্য়দিগের নিকট বিজ্ঞাপন করি,
যুক্তিতে ও শাস্ত্রের বিধিতে স্ত্রীশিক্ষা অতি কর্ত্তর বলিয়া
বিবেচিত হইতেছে, তবে কোন্ উপদেশের বশবর্তী হইয়া
আপনারা শাস্ত্রে অনাস্থা প্রদর্শন করিতেছেন, বুঝিতে
পারি না। হে বন্ধীয় মহিলাগণ! না জানি জন্মান্তরে
তোমরা কতই দুক্ত সঞ্চয় করিয়াছিলে, তাই বিধাতা
তোমাদিগকে এরপ হীনাবস্থায় রাখিয়া দিয়াছেন।
তোমরা কি দেবযানী ও লীলাবতীর নামও প্রবণ কর
নাই? তা ভালই হইয়াছে, যদি তাঁহাদিগের কীর্ত্তি
তোমাদিগের প্রবণ-বিবরে প্রবিষ্ট হইত, তাহা হইলে
তোমাদিগের মনস্তাপের আর পরিমীষা থাকিত না।

# বৈধ-ভোজন।

## → & & ←

আহারই জীবগণের প্রধান জীবনোপায়। আহার ব্যতীত কোন মতে জীবনরক্ষা হয় না, যেমন উদ্ভিজ্ঞ ममूनाय एलिकात तम आंकर्र शूर्वक जीवन तका करत, চেতন পদার্থেরও সেইরূপ ভুক্ত বস্তুর রম দারা দেহ রক্ষিত হইয়া থাকে। যাহা আহার করিলে ক্ষুধা নিবৃত্তি ও তৃপ্তিবোধ হয়, তাহাকে পরিমিত আহার কহে। এই পরিমিত আহারের দ্বারা শরীর সবল ও পুষ্টি বিষয়ে আরুকূল্য হয়। যেমন তৈল দারা দীপ শিক্ষা প্রজ্বলিত হইয়া থাকে, কিন্তু একবারে নিয়মাতিরিক্ত তৈল উহাতে প্রদত্ত হইলে শীত্র নির্ব্বাণ হইয়া যায়, তাহার ন্যায় পরি-মিত আহারের আতিশয্যে পাকস্থলী অজীণ দোষে দ্বিত হয় ও তদ্বারা নানা রোগ জ্মিয়া দেহ ভঙ্গ করিয়া থাকে। যদিও এই আহার দেহের এক মাত্র আধার, কিন্তু আহার সামগ্রীর গুণাগুণ বিচার করিয়া উহা সেবন করা বিধেয়। যে সকল দ্রব্য অত্যন্ত গুরুপাক তাহা অম্প পরিমাণে আহার করা উচিত, যে সমুদয় বস্তু দুর্গন্ধ পরি-পূরিত অথবা যে পদার্থে গুণের ভাগ স্বর্ণপ ও দোষের ভাগ অধিক সেই সকল বস্তু ব্যবহার করা উচিত নহে, যেহেতু এ সমস্ত বস্তু জক্ষণ করিলে দেহের অপকার ব্যতীত উপকার হয় না। প্রিমিত আহারের ম্যুনতায় ধাতুরক্ষন, বীর্যহীন ও দেহক্ষীণ হইয়া ত্রায় শ্রীর পতনের সম্ভাবনা হইয়া উঠে।

নাতাশুতস্ত বোগোহস্তি ন চৈকান্ত মনশৃত: নচাতি স্বশ্বশীলস্য জাগ্রতো দৈন চাৰ্চ্জুন। যুক্তাহার বিহারস্য যুক্ত চেফ্টস্য কর্মস্ম যুক্ত স্বপ্লানবোধস্য যোগ ভবতি ছঃথহা।। (ভগবন্দীতি।)।

যে অত্যন্ত আহার করে কিম্বা একেবারেই আহার ত্যাগ করে, এবং অধিক নিদ্রাযায়, কিম্বা এককালে নিদ্রা ত্যাগ করে, হে অর্জ্জুন এমন ব্যক্তির যোগ হয়না। অতএব যাহার গমনাগমন চেফা, নিদ্রা জাগরণ ও আহার নিয়মিত রূপ থাকে, যোগ, তাহারই দুঃখ নির্ত্তির কারণ এই বচনে নিয়মিত আহার নিরূপিত হইল। পারম কারুণিক পারমেশ্বর যথন ভূমগুলের ভিন্ন ভিন্ন স্থানে ভিন্ন ভিন্ন প্রকার ফলমূল ওশদ্যোৎপত্তির নিয়ম নিরূপিত করিয়াছেন, তখন, তত্তৎ প্রদেশের অধিবাসীরা সেই সেই বস্তু আহার করিলে তাহাদিগের শরীরে বলাধান হয় ও উহা সুস্থ থাকে। ইহা এক প্রকার প্রসিদ্ধিই আছে যে, তিথি ভেদে সমুদ্র সলিলের হ্রাস বৃদ্ধি হইয়। থাকে এবং মনুষ্যের শারীরিক নিয়মেরও অন্যথা ভাব হইয়া থাকে, (অমাবস্যা ও পূর্ণিমাতিথি যোগে মনুষ্যের বাতশিরা রোগ বৃদ্ধি হইয়া থাকে) সেইরূপ চন্দ্র স্থেয়র গতির সহিত উদ্ভিদ নিচয়েরও ঐরপ নৈকট্য সম্বন্ধ আছে, স্তরাং তিথি ভেদে উহারা দূষিত হয়, ঐ অনিষ্টকর দ্রব্য ভক্ষণ করিলে নিশ্চয়ই শরীরের অপকার ঘটিয়া থাকে। এই জন্য দূরদশী মহাত্মাগণ পঞ্চদশ তিথিতে পঞ্চদশ বস্তু ভোজনে নিষেধ করিয়াছেন, এবং ঐ কারণে
ঋতুভেদে ভোজ্য বস্তুর নিষেধ বিধি দৃষ্ট ছইয়া থাকে।
যদ্রূপ বিটপীর মূলাগ্রে অবিরত স্থত্তিকা প্রদান করিয়া
জলসেক করিলে দেই পাদপের পুষ্টিকারিতা শক্তি নফ
ছইয়া আশু বিনফ হয়, এজন্য মধ্যে জলসেক ও
স্থত্তিকা প্রদানের বিরাম আবশ্যক হয়। সেইরপ আমাদিগের নিয়ত আহারে, অপ্লিমান্দ্য ছইয়া রোগোৎপাদন
করে, এই নিমিত্তে পক্ষান্তরে এক দিবস করিয়া অনশনে
থাকিয়াবালমু আহার করিয়া অপ্লির দীপ্তি করা আবশ্যক,
তপ্লিমিত্ত শাস্ত্রকর্তারা একাদশীর নিয়ম নিরপিত করিয়াছেন, ঐ একাদশীর উপবাস কি পুরুষ কি সধ্বা কি বিধবা
সকলেরই উপর বিধি। বিধবাগণের উপর একাদশীর
কিছু কঠিন নিয়ম লক্ষিত হয়, কারণাম্বেষণে বোধ হয়,
যে, যে কারণে তাহাদিগের ব্রন্ধচর্যা বিধিবদ্ধ ছইয়াছে।
সেই কারণেই একাদশীর কঠিন নিয়ম নির্দিষ্ট ছইয়াছে।

অস্থাদেশীয় কতকগুলি লোকের এইরপ এক সংস্কার আছে যে একাদশীর দিন বিধবাদিগকে কোন ঔষধ বা বিদ্দাতি জল প্রদান করিলে ধর্মচ্যুত হইতে হয়। কিন্তু সকল শান্তের উদ্দেশ্য এই যে, অগ্রে দেহ রক্ষা ও তৎপরে ধর্ম প্রতিপালন। যদি বিধবাদিগের নিতান্ত প্রীড়িতাবস্থায় একাদশী আসিয়া উপস্থিত হয়, সেই দিন তাহাদিগকে ঔষধ না দিলে পীড়া বৃদ্ধি হইয়া তাহাদিগের দেহ নাশ করে, অথবা অতিকেল পিপাসায় জল না দিলে স্তুয়ু ঘটনা হয়, এমন অবস্থায় তাঁহারা যদি কুসংস্কার পরিত্যাগ না করেন, তাহা হইলে কি

তাঁহারা জীহত্যা পাপে প্রলিপ্ত হইবেন না? এবং বিধবাগণও যদি উক্ত দিবসে ঔষধ সেবন না করিয়া নিদান পীড়ার হস্তে ও পান না করিয়া তৃষ্ণা রাক্ষ্ণীর করে আত্ম সমর্পণ করেন, তাহাতে কি তাঁহারা আত্ম ঘাতিনী হইবেন না ? তাঁহাদিগের এ কেমন ধর্ম বুঝিতে পারি না।

ফল মূলাদি ভোজন যদিও ধর্মের সহিত বিশেষ সংশ্রব নাই, জীবের প্রবৃত্তানুসারে ব্যবহার যোগ্য হইতে পারে, কিন্তু উল্লিখিত হইয়াছে যে, যে বস্তুতে দোষের ভাগ অধিক তাহা সেবনীয় নহে, এই কারণে পলাগু, রশুনাদি অস্মদাদির সেবনীয় নহে। উহা উষ্ণ গুণান্বিত উষ্ণ দেশীয় লোকের পক্ষে নিতান্ত অসহনীয়, এবং উহা ব্যবহার করিলে দুর্গন্ধাতিশয় প্রযুক্ত সভ্যতার হানি হইয়া থাকে, অতএব উহা নিঃসন্দেহ পরিত্যাজ্য। যাঁহারা সেবন করিয়া থাকেন, তাঁহারা দুর্গন্ধ বোধ করেন না; সে যেমন হীনজাতীয় লোকে পচা মাংস ও শুক্ষ মৎস্যে দুর্গন্ধ বোধ করে না, শুদ্ধ তাহাদের অভ্যাস পাইয়াছে বলিয়াই তাহাদের পূতিগন্ধ বিবেচনা হয় না, নচেৎ यारिनित्य मकरलबरे जारह, मकरलबरे हन्द्रनरक रमिन-ন্ধিক ও পুরীষের গন্ধকে পুতিগন্ধক বোধ হয়, সেই রূপ পলাগু। দিকে যখন কেছ কেছ দুর্গন্ধ বোধ করে তथन छेहा निः भटन्पर मकरलत्रई निक्छे पूर्वस्वनीय । भाज নিষিদ্ধ যথা।

> পলাঞুং বিভ্বরাহঞ্চ ছত্রাকং গ্রাম্যকুরুটং। লশুনং গৃঞ্জন ইঞ্চৰ জন্ধুণ চান্তায়ন্থ ভবেৎ।। (যাজ্ঞবন্দক্য)।

পলাপু, রশুন, সল্গাম, গাজর, গ্রাম্যশূকর ও গৃহ পালিত কুরুট ভোজন করিলে চন্দ্রায়ণ ব্রত দারা শুচি হয়।

> ছত্রাকং বিজ্বরাহঞ্চ লশুনং প্রাম্যকুরু টুং। পলাগুং গৃঞ্জনবৈধ্বৰ মত্যাজঞ্জ্বা পতেদ্দিজঃ॥ (মন্তঃ)।

ছত্রাক, বিড়বরাহ, গ্রাম্যকুরুট, লপ্তন, পালাণ্ডু, সল্-গম ও গাজর ভোজন করিলে দ্বিজ অর্থাৎ ত্রাহ্মণ ক্ষৃত্রিয় ও বৈশ্য পতিত হয়েন।

> ত্রান্মণস্য কজঃ কৃত্যা আভির জ্রেয় মদ্যুয়োঃ জৈন্মঞ্চ দৈথুনং পুংসি জাতি ভ্রংশ করং স্মৃতং। (মন্তঃ)।

ত্রান্ধণের পীড়াকারী নাশকর ক্রিয়া, পলাঞু লশুন ও মদ্যের ঘুাণ, এবং পুরুষে মিথুনের ভাব।

এইক্ষণে যুক্তি ও শাস্ত্রে পলাপ্তাদি ব্যবহার নিষিদ্ধ
হইল, কিন্তু উহা শীতল দেশীয় লোকের পক্ষে হানিকর
নহে। এন্থলে এমন পূর্ব্ব পক্ষ হইতে পারে যে ঐ
সমস্ত নিষিদ্ধ দ্রব্য সেবনে কোন অন্তথার্কতব হয় না।
ইহার উত্তর এই যে বীজ বপন করিবা মাত্র ফল লাভ
হয় না, সর্বা-নিয়ন্তার নিয়মানুসারে ঋতু বিশেষে উহা
পরিবর্দ্ধিত, পুঞ্জিত ও তদনন্তর ফলিত হইয়া থাকে,
সেইরূপ নিয়ত নিয়মাতিরিক্ত কার্যানুষ্ঠান করিতে
করিতে কাল্জুমে নানা রোগে আক্রান্ত হইতে হয়।

শাস্ত্রবিরুদ্ধ ব্যবহার করার কারণ পূর্বাপেক্ষা বর্ত্তমান সময়ে পীড়ার প্রাবল্য দৃষ্ট হইতেছে। প্রাচীন পরস্পরা শ্রুত হওয়া যায় যে, পূর্ব্বে ওলাউঠা রোগে মনুয়ের হুত্যু হইত না, এইক্ষণে ঐ রোগে আক্রান্ত হইলে আর কাল বিলয় সহে না। যোগবাশিষ্ঠে এই উলাউঠা রোগকে বিস্টিকা ব্যাধি কহিয়াছেন, এই বিসূচিকা রোগ কোন্কোন্লোকের হয়, তাহা নিয়ন্ত বচন দৃষ্টে প্রতীয়্যান হইবে।

ছুর্ভোজনাত্ররারস্তা ছুংখা ছুস্থিতয়শ্চয়ে। ছুর্দ্দেশ বাসিনো ছুফী স্তেষাং হিংসাং করিষাসি।। (যোগবাশিষ্ঠ)।

অশুদ্ধ দ্ব্যাদি ভক্ষণশীল, দুঃখান্বিত, দুক্ষ-শ্মারম্ভকারী, দুর্দ্দেশবাসী, নফমর্য্যাদ ও দুফ যে লোক তাহাদিগকেই বিসূচিক। ব্যাধি হিংসা করিয়া থাকে। ব্রহ্মা স্টিনামী রাক্ষমীকে এই কথা করিয়াছিলেন।

অধুনাতন নব্য সম্প্রদায় শাস্ত্র ও যুক্তি উল্লেখন পুরঃসর স্ব প্র প্রবৃত্তি অনুসারে পান ভোজন করিয়া থাকেন।
কি আশ্রুণি! তাঁহাদিগের যুক্তি গুলি অভান্ত আর
শাস্ত্রকারদিগের ব্যবস্থা গুলি কেবল ভ্রমাত্মক, এরপ
বিচার কি অসঙ্গত নয়; যাহারা বহুকাল ফলমূল ভোজন
নির্মাল নদীর জল পান করিয়া মানবগণের কল্যাণের
নিমিত্ত বিবিধ যুক্তিপথাবলম্বন পূর্ব্বিক ব্যবস্থা প্রণয়ন
করিয়াছেন। ঐ সকল ব্যবস্থায় অনাম্থা প্রদর্শন করিলে
গ্রন্থার কারগণের কোন ক্ষতি হইতে পারে না। প্রত্যুত

আপনাদিগকেই পদে পদে বিপন্ন হইতে হইতেছে, এবং অশিষ্টানার প্রকাশ করা হইতেছে।

> পধ্যাশিলঃ সধর্ম। যে সচ্ছীলাতা জিতেন্দ্রিরাঃ। গুৰুদের দ্বিজে ভক্তা শুেবা মেবায়ুরীরিতং।। (তোমিনী)।

স্থপথ্যাশী, স্থশীল, আচ্য, জিতেন্দ্রিয়, ধার্মিক এবং যে ব্যক্তি দেবতা ত্রাহ্মণ ও গুরুজনের প্রতি ভক্তি করে সেদীর্ঘজীবি হয়।

> যে পাপালুদ্ধ রুপনা দেব ত্রাহ্মন নিন্দকঃ বন্ধু গুর্বাঙ্গনাসক্তান্তেষাং মৃত্যুরকালজঃ ॥ ( ভোষিনী )।

কুপথ্যাশী, লোভী, রূপণ, দেব, দ্বিজ নিন্দক এবং যে ব্যক্তি বন্ধু ও গুরু পত্নীতে আদক্ত এমত পাপাত্মাগণ অপ্পায়ুবিশিষ্ট হয়।

> ছুরাচারোছি পুরুষো লোকে ভবতি নিন্দিতঃ ছুঃগ ভাগীচ সভতং ব্যাধিতোহপাস্কুরেবচ। ( মলুঃ)।

দুরাচারী লোক সকল লোকের নিন্দনীয় হয়, এবং দুঃখভাগী ও সর্বাদা পীড়িত হইয়া অপ্পায়ু লাভ করে। দর্বলক্ষণ হীনোপি যঃ সদাচার বাররঃ। আক্সধানোহনসূত্রশচশতং বর্ধানি জীবতি।। ( মন্তঃ)।

যে ব্যক্তি শাস্ত্রের সকল নিয়ম প্রতিপালনে অসমর্থ হয়, সে যদি সদাচারী শ্রদ্ধান ও অনস্থা হয় তবে শত-বর্ষ পরমায়ু লাভ করিতে পারে।

সমুদায় শাস্ত্রের অভিপ্রায় এই যে, মানবগণ স্থন্থ শরীরে দীর্ঘকাল জীবিত থাকিয়া পুণ্যারস্তান করিবে। আমাদিগের পিতৃ পিতামহ ও প্রপিতামহ সকলে যে, আমাদিগের অপেক্ষা বলবান দীর্ঘজীবী ও পুণ্যাত্মা ছিলেন, স্থদ্ধ এক মাত্র শাস্ত্রার্যায়ী অর্স্তান তাহার নিদান। এইক্ষণে লোকের শাস্ত্রে যত অনাস্থা হইতেছে ততই বল ও আয়ুর হ্রাসভা হইতেছে। নব্য সম্প্রদায়ীদিগের নিকট অনুরোধ এই যে শাস্ত্র প্রণভাদিগের অথও হিতকর যুক্তি গুলির তাৎপর্য্য গ্রহণে ভাঁহাদিগের যত্রবান হওয়া অত্যাবশ্যক।

# আমিষ ভক্ষণ।

## → & & ←

যাবতীয় জন্তুর মধ্যে মনুষ্যই সর্বাপেকা প্রধান। ইতর প্রাণীগণ যাঁহা হইতে স্ফ হইয়াছে, যাঁহার রূপায় প্রতিপালিত হইতেছে, যাঁহার অনুগ্রহে তাহারা আত্ম-বক্ষায় সমর্থ হইতেছে, ও যিনি নিরবচ্ছিন্ন আজিম স্ত্য পর্য্যন্ত তাহাদিগের উপর কল্যাণ-বারি বর্ষণ করিতেছেন, তাঁহার অস্তিত্ব জ্ঞানে তাহারা বঞ্চিত, কেবল আহার নিদ্রা ভুয় গৈথুন ইত্যাদিরই পরতন্ত। কিন্ত মানবগণ বিশ্বরচয়িতা প্রদত্ত হিতাহিত বিবেক শক্তি লাভ করিয়া ধরণী মণ্ডলে শ্রেষ্ঠ পদবীতে পদার্পণ করিয়াছেন। সিংহ ব্যাখ্রাদি হিংঅ শ্বাপদেরা অজ্ঞানান্ধতা নিবন্ধন মেষ ছাগাদি পশুদিগকে নক্রাদি যাদসগণ মৎস্যদিগকে ও পক্ষ্যাদি জন্ত সমুদায় কীট পতঙ্গদিগকে সংহার পূর্বক উদর পূর্ত্তি করে। মনুষ্যগণও যদি সেইরূপ জীবহিংসা করিয়া উদর পূর্ত্তি করে, তবে তাহাদিণের আর ইতর প্রাণী হইতে কি প্রভেদ রহিল, যে ব্যক্তি অহিংসা প্রমোধ্যম জানিয়া ক্লযিকর্মোৎপন্ন বিবিধ শস্য ও ফল মূলাদি ভক্ষণ করিয়া দেহ রক্ষা করেন তিনিই এরুত মনুষ্য শব্দে বাচ্য ।

মৎস্য মাংস ভোজনে অপকার ব্যতীত উপকার নাই। অস্মদাদির পূর্ব্ব পুরুষগণ নিরামিষ ভোজন করি-তেন, এজন্য তাঁহারা ডুড়িষ্ঠ বলিষ্ঠ ও সুস্থকায় ছিলেন। বর্ত্তমানাবস্থায় দৃষ্ট হইতেছে, আমাদিণের দেশীয় ভদ্র-বংশোদ্ভব বিধবাগণ সভত্ত কাসকল হইতে সবলা, রোগ-শূন্য প্রায় এবং বহুকাল জীবিতা থাকে, এক মাত্র হবিষ্য ভোজনই তাহাদিগের স্কুন্তার কারণ। এইক্ষণে অনেক ইউরোপীয় বিচক্ষণ পণ্ডিতেরা কহেন যে, মৎস্য মাংস্ম বাস্থ্যের পক্ষে বিশেষ অনিষ্টকর। শুনা গিয়াছে ইংলণ্ডের কতিপয় সন্ত্রান্ত লোক সপরিবারে মৎস্য মাংস পরিত্যাগ করিয়া স্কুন্থ শরীরে কাল্যাপন করিতেছেন, এমন কি, তাঁহাদিগের চিকিৎসকের বড় একটা প্রয়োজন হয় না। আরপ্ত নিয়ত মাংসাহার করিলে প্রকৃতি নিষ্ঠুর ও উদ্ধৃত হয়। তৃণভোজী মেষ ছাগ হরিণ প্রভৃতি পশু অপেক্ষা মাংসাশী শূগাল কুরুর অধিক উদ্ধৃত। বলবান অশ্ব ও বৃহৎকায় হন্তী অপেক্ষা সিংহ ব্যান্ত্রাদি পশুগণ অত্যন্ত উদ্ধৃত ও নির্দ্বয়, এবং এই কারণে বালালী সকল হইতে ইউরোপীয়দিগকে উদ্ধৃত অবলোকিত হয়।

যদি বিশ্বনিয়ন্তা মৎস্য মাংস অম্মদাদির আহারীয় করিতেন, তাহা হইলে আমাদিণের দন্ত গুলিও তদুপ-যোগী করিয়া দিতেন। যখন মাংসাশী পশুদিণের দন্ত হুতে উদ্ভিদ-ভোজী পশুদিণের দন্তের সম্পূর্ণ বিভিন্নতা রহিয়াছে, এবং আমাদিণের দন্তের সহিত তৃণ-ভোজী-দিণের দন্তের সাদৃশ্য দৃষ্ট হইতেছে, তখন আমাদিণের ফলমূল ও শস্য নিশ্চয়ই ভোজ্য, অম্মদাদির মাংসাহার কখনই প্রাৎপর প্রমেশ্রের অভিপ্রেত নহে। এছলে এমত জিজ্ঞাস্য হইতে পারে যে, মৎস্য মাংস অমন্দেশে অধুনা ব্যবহৃত হইতেছে না, উহা বহুকাল হইতে বঙ্ক-

ভূমিতে চলিয়া আসিতেছে। এ কথার মীমাংস। এই ষে. কোন অহিতকর বা কদাচার প্রথা যদি দেশে প্রচ-লিত থাকে তাহা সংশোধনে সচেফ না হইয়া চিরকাল কুসংস্কার পাশে বদ্ধ থাকা বুদ্ধিমান জীবের কর্ত্তব্য নয়। আরও দেখুন যদি মৎস্যাদি হিন্দুদিগের আহারীয় হইত তবে অবশ্যই পশ্চিমাঞ্চল-ৰাসী হিন্দুরা উহা সেবন করি-তেন। বঙ্গভূমিতে উহা প্রচলিত হইবার হেতু, আমা-দিগের বুদ্ধিতে এই উপলব্ধি হয় যে, কোন সময়ে জল প্লাবিত অথবা অন্য কোন দৈব-দুর্ব্বিপাক বশতঃ বঙ্ক-ভূমির উর্বরতা শক্তি কিছুকালের জন্য নষ্ট হইয়া গিয়াছিল, সুতরাং শস্যাদি অপ্রাপ্তি নিবন্ধন সে কালে আহারাভাবে লোক সকল, মৎস্যাদির ব্যবহার আরম্ভ করে। কিয়া এ প্রদেশের আদিম অসভ্য লোকেরা উহা ব্যবহার করিত, অনন্তর আমাদিগের পুর্ব্ব-পুরুষগণ एएएए वाम कतिएल थे मिशावह श्रुवाई व्यवहात हिन्तू-দিগের মধ্যে ক্রমশঃ সঞ্চার হইয়াছে।

> প্রানাযথাত্মনোতীক্টা ভূতানামপিতেতথা। আজেপিম্যেন ভূতানাং দয়াং কুর্বস্তি সাধবঃ॥ ( হিতোপদেশ )।

ষেমন আপনার প্রাণ ইন্ট, সেইরূপ সকল প্রাণীর প্রাণ ইন্ট হয়, অন্তএব সাধুলোকেরা আস্থাবৎ সকল জীবকে দয়া করিয়া থাকেন।

মখন আব্রহ্মস্তস্ত পর্য্যন্ত স্ত্যু ভয় সকল জীবের প্রতি

সমভাবে বিদ্যমান রহিয়াছে, তথন পার্য্যানে জীব ছিংসায় তৎপর হওয়া কোন ক্রমেই যুক্তি-সিদ্ধ নছে। জন্তুমাত্রেই এক বিশ্বাধিপের প্রজা; কোন প্রাণীর প্রতি অকারণ অত্যাচার বা তাহাদিগকে হিংসা করিলে निःमत्मह विश्व म्यू १८ हेत मगीरा प्रश्व इंडर इंडर इंडर । যদি বল জীব হিংসা ব্যতীত জীবগণের জীবন ধারণের উপায়ান্তর নাই: এমন কি, আমরা নিত্য যে জল পান করি, তাহাতে কোটি কোটি জীব রহিয়াছে। এ প্রশের উত্তর এই যে, অচিন্ত্য পুরুষের অসীম কার্য্য পর্য্যালোচনা कता जीवगरनत वृद्धित भगा नरह। हेहा विनयाह रा নিরস্ত থাকা কোন ক্রমেই উচিত হয় না। যাহার যত দূর বুদ্ধির পরিণতি তাহার ততদূর আলোচনা করা বিধেয়। দেইরূপ তাঁহার নিয়ম যতদূর পারি, আমাদিগের প্রতি-পালন করা সর্বতোভাবে কর্ত্তব্য। এক জীব হিংসা করা হইল বলিয়া আর একটা জীব নাশে উদ্যত হওয়া যুক্তি বহির্ভূত কর্ম সন্দেহ নাই। এবং ঐরপ জীব হিংসা করা আমাদিগের ইচ্ছায়ত্ত নহে। আমাদিগের অকামতঃ জীব হিংসা করা হইয়া থাকে বলিয়া শাস্ত্রে পঞ্চুনা পাপের জন্য মাতৃ-পিতৃ আদ্ধের অত্যে অঙ্গ-প্রায়শ্চিত্তের ও প্রাত্যহিক উপাসনার বিধি নিরূপিত হইয়াছে। এ ছলে ঈশ্বরের নিকট তজ্জন্য ক্ষমা প্রার্থনা विलाख इक्षेत्र। अकेकारण केहा के निर्मिष्ठ हरेल त्य, অকামতঃ জীব-হিংসাকোন রূপেই গ্রেয়ক্ষর নহে। শীতল (मणीय लाटक जीव हिश्मा कतिया जीविका निक्षां कटत, যেহেতৃ তথায় শস্যাদি জন্মে না। এ বিষয়ের স্থির সিদ্ধান্ত

বাহ্ন বস্তুর সহিত মানব প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার গ্রন্থ দৃষ্টি করিলে প্রতীয়মান হইবে। সংপ্রতি শাস্ত্র প্রমাণ বিবৃত্ত করা যাইতেছে।

> মা হিংস্যাৎ সর্কা ভূতানি। (শ্রুতিঃ)।

কোন জীবের হিংসা করিবে না।

যো যস্য সাংস মশ্বাতি স তথাংসাদ উচ্যতে। মুন্যাদঃ সর্ব্ব সাংসাদগুশ্বাখুন্যান্ বিবর্জয়েন। ( মন্তঃ )।

যে ব্যক্তি, যে জীবের মাংস ভক্ষণ করে, তাহাকে সেই জীবের মাংসাদ কহে। যে ব্যক্তি মৎস্যাহার করে সে সকল প্রাণীর মাংসাদ, শাস্ত্রকারেরা কছেন, এজন্য মৎস্য সর্বতোভাবে পরিত্যাজ্য।

জলস্থলচরায়ে চ প্রাণনস্তামূ তামপি,
নতক্ষেন মানবো জ্ঞানী হস্তাতেষাং তবেরছি।
ছত্বাহত্তাতু মৎস্যাশী সর্ক্ষোং ঘোবিশেষতঃ
মাংসাদঃ প্রাণিনাং সোপি তন্মান্মৎস্যং পরিত্যাজেও।।
(পাদ্যোত্তর থণ্ড)।

যে ব্যক্তি জীব হিংসা করিয়া ভক্ষণ করে সে মাংসাদ হয়, এজন্য মৎস্য মাংস পরিত্যাগ করিবে এইটী বিশেষ বিধি। কিন্তু জ্ঞানী মন্তুযোরা, স্ত জলচর ও স্থলচর জীব হিংসা জন্য পাপ না হইলেও ভক্ষণ করিবেন না, কেন না মানব সকল মৎস্য মাংস ভোজন না করিলে, ধীবরেরা মৎস্য ধরিত না, এবং ব্যাধেরাও বন্য পশু হনন করিত না।

> মৎস্যাংস্ত কামতোজগ্ধা সোপবাসস্ত্রাহং বদেৎ। (প্রায়শ্চিত বিবেক)।

স্বেচ্ছাধীন মৎস্য ভেজ্নেন করিলে, তিন দিন উপবাস প্রায়শ্চিত।

লোভাৎ স্বভক্ষণার্থায় জীবিনং হস্তিযোনরঃ।
মজ্জকুণ্ডে বসেৎ সোপি তন্তোজী লক্ষ বর্ষকং।
তত্যে ভবেৎ স শশকো মীনশ্চ সপ্তজন্মশঃ।
তৃপাদয়শ্চ কর্মভাস্ততঃ শুদ্ধিং লভেৎ ধ্রবং।।
(প্রায়শ্চিত্ত বিবেক)।

লোভ বশতঃ ও আপনার ভক্ষণের নিমিত্ত যে ব্যক্তি জীব হিংসা করে, লক্ষ বৎসর তাহার মজ্জাকুণ্ডে বাস হয়, তৎপরে শৃশক ও মীন সপ্ত জন্ম হইয়া অবশেষে তৃণাদি হওনাত্তর পাপ হইতে বিমুক্ত হয়। আমিষ ভক্ষণ যে যুক্তি ও শাস্ত্র বহিভূতি দোষাবহ ঘ্যবহার, তাহার আর কোন সংশয় নাই। অতএব প্রচুর ভোজ্য সত্ত্বে মৎস্য মাংস আহারে স্পৃহা করা অসাধু বৃত্তি ব্যতীত আর কি বলা যায়।

## সুরাপানের দোষ।

#### →88+

" মদামদেরমপেরমঞাহা মিভিন্মৃতি। ''

সুরা সর্বা-দোষের আকর। ক্ষয়, যক্ষ্মা, পাও ও যক্ত্র প্রভৃতি রোগের নিদান। উহা পান করিলে স্বাভাবিক জ্ঞানের অন্যথাভাব হয়, স্নতরাং তথন দুক্ষ-শ্মকে সৎকর্ম, ও সৎকর্মকে কুকর্ম বলিয়া বোধ হয়। ধৃতি, ক্ষমা, ঘুণা ও লজ্জা মদ্যপায়ীর নিকটে গমন করিতে পারে না। সুরা কাম ক্রোধাদি রিপুগণকে প্রবল করিয়া তুলে, তজ্জন্য প্রদারে আসক্তি হয়, এবং জীব হিংসা করিতেও প্রবৃত্তি জন্মায়। সুরা হীনাক্ষ ও অকাল স্ত্যুর অদ্বিতীয় সহায়। মদ্যপের নিকট অন্তরের কথা ব্যক্ত করিলে মহা অনর্থ উপস্থিত হয়, সে যখন পান-দোষে লিপ্ত হয়, তথন তাহার মনের কবাট খুলিয়া যায়, তখন আর কোন মতে গুপ্ত বিষয় অপ্রকাশিত থাকে না। তাহাদিশের মনে নিজেরও কোন দুটাভিদন্ধি থাকিলে তাহাও মত্ততার সময় ব্যক্ত করে এজন্য লোকের সহিত সহসা বিবাদোপস্থিত হয়। সুরাপান করিলে স্বভাবানু-সারে কেহ কেহ উন্মত্তের ন্যায় প্রলাপ বাক্য ও অশ্লীল-ভাষা পুনঃ পুনঃ উচ্চারণ করে; কেহ কেহ হিংস্র-শ্বাপদের ন্যায় তৰ্জ্জন গৰ্জ্জন করে; কেহ কেহ শুব্ধ-ভাবে থাকে; কেহ বা ভাবে গদ্গদ্ হইয়া অবিরল ধারায় ক্রন্দন করিতে থাকে। সম্ভ্রান্ত ব্যক্তিদিগকে পুষিদা

করিবার জন্য কেছ কেছ গোপনে পান করিয়া থাকেন, কিন্তু কি দ্রব্য গুণ! পানের অব্যবহিত পরেই চক্ষু লজ্জার মাথা খাইরা ধরাতলে কি কর্দ্দন কি ধূলা কি প্রস্রাব পুরীষময় স্থান, তত্ত্ব-জ্ঞানী ভাবে তথায় গড়াগড়ি দেন। যখন তাহারা ন্যক্কার-জনক স্থানে পত্তিত থাকে, তখন তাহাদিগকে ক্রমি-কীট সদৃশ জ্ঞান হয় এবং অন্তঃকরণে ক্ষোভ উপস্থিত হয়। আহা! তখন কোথায় তাহাদিগের বংশ-ম্র্যাদা, কোথায় বা তাহাদিগের বিদ্যা ভাষাণ্য।

দীর্ঘকাল সুরা সেবন করিলে শরীরের কান্তি অন্ত-হিত হইয়া যায়, মুখ পাণ্ডুবর্ণ হয়, নাদাগ্র কিঞ্চিৎ স্ফীত ও ঈষৎ লোহিতাভ হয়, নিশ্বাসে দুর্গন্ধ হয়, এবং চক্ষুর চতৃষ্পার্শে ক্লফাঙ্কে অঙ্কিত হয়। মাদকদেবীদিণের অঙ্গ-ভগ্ন কিম্বা বিশেষ পীড়া সমুপস্থিত ইইলে প্রায়ই অচিকিৎস্য হইয়া উঠে। সুরার আরও দোষ এই যে, পরিমাণ স্থির থাকে না, কিঞ্চিৎ পান করিতে করিতে পানাসক্তি প্রবল হইয়া আন্আন্ টান ধরায়, স্তরাং অপরিমিত পান দ্বারা অশেষ উৎপাতে পতিত হয়। সুদ্ধ সুরা বলে নয়, চরস, গাঞ্জা, অহিফেণ প্রভৃতি সকল মাদক দ্রব্যের বিশেষ বিশেষ দেখি দৃষ্ট হইয়া থাকে। এম্বলে এমত জিজ্ঞাস্য হইতে পারে, যখন ঐ সমুদায় বস্তু স্ফি কর্ত্তার স্ফ, তখন উহা অবশ্য ব্যবহার যোগ্য। এ প্রশের উত্তর এই যে, বিষ ঈশ্বরের স্ফ বস্তু, উহা স্বস্থ অবস্থায় সেবন করিলে প্রাণীগণের প্রাণ হানি হইয়া থাকে, কিন্তু পীড়া বিশেষে উহাদ্বারা প্রাণ রক্ষিত হইয়া

থাকে, মাদক সমুদারও সেইরূপ কেবল ঔষধের নিমিত্ত স্ফ হইয়াছে।

এইক্ষণে অশ্বদেশের যুবক সম্প্রদায়ের প্রায় অনেকে স্থরাপান করিয়া থাকেন। দুই এক ব্যক্তি পান দোষে লিপ্ত নন বলিয়া মদ্যপদিশের নিকট তাঁহারা এই বলিয়া শ্লাঘা করিয়া থাকেন যে "স্থরায় আমার প্রেজ্বডিস্ অর্থাৎ কুসংস্কার নাই" কিন্তু ইহা অতি অপরূপ কথা, কারণ, স্থরায় কুসংস্কার থাকা অতীব প্রশংসনীয় গুণ। যাঁহারা কহেন কুসংস্কার নাই, পরিণামে তাঁহারা এক একটা বিলক্ষণ মদ্যপ হইতে পারেন, কিন্তু যাঁহাদিগের এমন সংস্কার আছে যে স্থরা দারা পরকালের হানি হয়, তাঁহারা প্রাণান্তেও স্থরাম্পর্শ করেন না, যে হেতু সর্কাধ্যার প্রশানিয়া পারক্তিরারা নিষ্থে করিয়াছেন। যথা

জমেধ্যেবা পভেন্মত্তো বৈদিকং বা প্যাদা ছরেৎ। অকার্য্য মন্যৎ কুর্যাদা আক্ষণো মদমোহিতঃ।। ( মন্তঃ।)

ব্রাহ্মণ, মদ্যপান জন্য মূঢ়বুদ্ধি হইয়া অশুচি ছানে পতিত হয়েন, বা বেদ বাক্য উচ্চারণ করেন, কিমা ব্রহ্ম-ছত্যাদি অকার্য্য করেন, এই নিমিত্ত ব্রাহ্মণ কর্তৃক মদ্য নিষিদ্ধ। ষ্দ্যাকায়গতং ব্ৰহ্ম মদ্যেশাপ্লাব্যতে সক্ত । ভদ্য ব,ইপতি ব্ৰাহ্মণ্যং শূক্তবৃঞ্চ দগচ্ছভিঃ।। ( মন্তঃ।)

যে ত্রাহ্মণের শরীরে সংক্ষার রূপে বেদ অবস্থান করিতেছেন, তাঁহার শরীরে একবার স্থরা প্রবেশ করিলে ত্রাহ্মণ্য দূরে পলায়িত হইয়া শূদ্রত্বকে প্রাপ্ত করায়।

ব্ৰহ্মহত্যা সুৱাপানং স্তেয়ং গুৰ্ব্বন্ধনাগমঃ। মহান্তি পাতকান্যাভঃ সংসৰ্গশ্চাপিতৈঃ সহ॥ ( মন্তঃ। )

বৃদ্ধত্যা, সুরাপান, বান্ধা-স্থামীক, অশীতিরতি-প্রমাণ সুবর্ণ হরণও গুরু-ভার্য্যা-গমন এই গুলি মহাপাতক বলিয়া উক্ত হইয়াছে। এই প্রত্যেক কর্ম্মের অনুষ্ঠান-কারীদিগকে মহাপাতকী কহে। ঐ মহাপাতকীদিগের সহিত সংসর্গ করিলে নিস্পাপী লোকও প্রতিত হয়েন।

ক্লমিকীট পভঙ্গানাং বিভূ ভূজাইঞ্চব পক্ষিণাং। .ছিং আনাইঞ্চব সন্ত্ৰানাং সুরাপো আন্মনো ত্রজেএ॥ ( মন্তঃ।)

স্ক্রাপ ত্রান্ধন, ক্রমি, কীট, পতন্ধ, বিষ্ঠাভুক্ পদ্দী ও হিস্ত্র ব্যাস্ত্রাদি জাতি প্রাপ্ত হয়েন। যক্ষরকঃ পিশাচারং মদাৎ মাংসং স্করাসবং। ভদ্যুক্ষনেন নান্তব্যং দেবানামশ্র ছবিঃ।। ( মন্তঃ।)

যক্ষরক ও পিশাচ সম্নীয় অন্ধ এবং মদ্য চতু টয়; দেবতাদিনের মৃত ভক্ষণের যোগ্য যে ত্রাহ্মণ, তৎকর্তৃক ভোক্তব্য নছে। এখানে চীকাকার লিখেন, যে ত্রাহ্মণী স্থরাপান করেন তাঁহার পতিলোক প্রাপ্তি হয় না, এবং এই জগতে তিনি কুকুরী, গৃধী ও শৃকরী রূপে জন্ম এইণ করেন।

মোহ বশতঃ স্থ্যপান করিলে স্ত্যুরূপ প্রায়শ্তিত. বিধি যথা,

ন্মরাং পীত্বা দ্বিজো মোহাদগ্নিবর্ণং ন্মরাং পিবেৎ। তয়াস্থকায়ে নির্দক্ষে মূচাতে কিলি্যাত্ততঃ। ( মন্তঃ ।)

ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রির গুংবৈশ্য মোহ প্রযুক্ত সুরাপান করিলে: সেই সুরা অগ্নির ন্যায় তপ্ত,করিয়া পান করিবেন, তদ্বারা শরীর দগ্ধ অর্থাৎ স্ত্যু হইলে মেই পাপ হইতে মুক্ত হয়েন। সুরাপানের কাকথা ? সুরাভাজনস্থিত অথবা, মদ্যভাওস্থ জলপানও করিবেন না। যথা,

অপঃ মুরাভাজনন্থা মদ্যভাগুন্ধিতা গুণা। পঞ্চরাত্রং পিবেৎ পীত্বা শগ্ধ পুস্পীশৃতং পরঃ।। ( মন্তঃ।) স্থ্যাভাজনস্থিত বা মদ্যভাগুস্থ জল পান করিলে শস্থ পুস্পাখ্য ঔষধি নিক্ষেপ দারা পঙ্ক-ক্ষীর পঞ্চরাত্রি পান করিবেন।

মন্থ প্রায় একাধ্যায়পুথি সুরাপানের দোষ লিখিয়া পূর্ণ করিয়াছেন, এখানে সে সমুদায় সংগ্রাহ করিতে গোলে প্রস্তাব বাজিয়া যায়, এজন্য নিরস্ত হইলাম। এছলে শূদ্র মহাশয়েরা এমন কহিতে পারেন য়ে, য়ুক্তিতে সুরাপান শূদ্রের পক্ষে নিষিদ্ধ হইতেছে, শাস্ত্রে প্ররুপ বিশেষ নিষেধ নাই। কিন্তু বায়ু-পুরাণে কহিয়াছেন "চতুর্বর্ণেরপেয়াস্যাৎ সুরা স্ত্রীভিশ্চ নারদ" এই বচনে শূদ্রদিগের সুরাপান নিষিদ্ধ হইল, আরও শাস্ত্র দেখুন।

যদ যদাচরতি শ্রেষ্ঠন্তত্ত দেবেতরোজনঃ। স য**়ে** প্রমাণং কুরুতে লোক স্তদন্ত্বর্ত্ততে।। ( ভগবদ্ধীতা।)

শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিগণ শাস্ত্র প্রমাণান্মদারে যে সকল কর্ম্মের আচরণ করেন, সামান্য লোকেরাও তদন্ম্যায়ী অনুষ্ঠান করে, অর্থাৎ তাঁহাদিগের ব্যবহারের অনুগামী হয়, স্থতরাং ব্রাহ্মণদিগের যথন মদ্যপান নিষিদ্ধ হইল, তথন শূদ্রদিগেরও অপোয় পান অকর্ত্তব্য হইল।

কি আক্ষেপের বিষয়! প্রায় এমন দিনই নাই যে, যে দিন স্করাপায়ীদিগের অঙ্গ হানি ও অপস্তু আমা-দিগের দৃষ্টি পথে পতিত না হয়, এবং এমন দিনই নাই যে, যে দিন ঐক্লপ ঘটনা আমাদিগের কর্ণগোচর না হয়।

কত শত বিদ্নু লোক, যাঁহারা রাজদারে ও সজাতীয় নরদিগের নিকটে সন্মান লাভ করিবেন, এবং যাহা-দিগের দ্বারা দেশের উপকার সাধিত হছবে বলিয়া চাতকের ন্যায় আমরা আশা-বারির প্রতীক্ষা করি, কিন্তু স্থরার প্রভাবে ত্বরায় তাঁহাদিগকে উৎকট পীড়ায় প্রপী-ড়িত বা ক্লতান্তালয়ে সমুপস্থিত হইতে হয়। সুরা. শীতল দেশীয় লোকে পান না করিলে তাহাদিগের দেহ রক্ষা কঠিন হইয়া উঠে, এজন্য তাহাদিগের পরি-মিত পান করা আবশ্যক, কিন্তু তাহারাও যদি অপরিমিত পান করে, তাহাতেও তাহাদিগের নানা দোষ ঘটিয়া থাকে। অতএব শীতল দেশীয় লোকের অনুগামী হওয়া উষ্ণ দেশীয় লোকের কদাপি বিধেয় নছে। আরও বন্ধদেশীয় লোকে বিবেচনা করুন, মদ্য পান করিয়া উপহাসাম্পদীভূত আমোদে প্রবৃত্ত হইলে তাঁহাদিগের সন্তানেরাও তদ্ফান্তারুদারী হইয়া মদ্যে আসক্তি করিবে। মদ্যাপেক্ষা সহত্র সহত্র সর্বজন প্রশংসনীয় আমোদের বস্তু আছে, তাহা পরিত্যাগ করিয়া সুরাসক্ত হওয়া জাতীৰ মুচতার কর্ম। অতএব হে বন্ধীয় ব্যক্তি शन। यनि ८ जोगोनिट्शत चष्डल भतीत ଓ नीर्घ जीवटनत আশা থাকে, কি সজাতীয় কি বিজাতীয় মানবগণের নিকট যদি সন্মান লাভের বাসনা থাকে, যদি স্বদেশের হিতসাধনের আকাজ্জা থাকে, তবে মদ্যকে বিষবৎ পরিত্যাগ করা অবশ্য কর্ত্তব্য।

# **मियानिम्।**

जगनीश्वत जीवनिष्ठरात स्वर्थत निमित्त रा मग्नाग বস্তু স্থলন করিয়াছেন, তমধ্যে নিদ্রা অত্যন্ত স্বথকরী. নিদ্রা না থাকিলে জীবরুন্দের কফের সীমা থাকিত না, এমন কি, তাহাদিশের দেহরক্ষা করা দুক্ষর হইয়া উঠিত। যথন তাহারা জীবিকা নির্ব্বাহার্থে অপরিমিত শারীরিক ও মানসিক পরিশ্রম করিয়া নিতান্ত ক্লান্ত হইয়া পড়ে: যখন তাহারা পুত্রাদি অশেষ মেহ ভাজন ব্যক্তির লোকা-ত্তর প্রয়াণে অসহ্য শোকাবেণে সত্তপ্তহানয় হইয়া থাকে; যথন তাহারা দুর্বিষহ পীড়ার যাতনায় নিতান্ত অস্থির হইয়া থাকে; যখন কোন মানুষ রাজকীয় দণ্ডানু-সারে কারাবাদে অথবা দ্বীপান্তরে নীত হইয়া থাকে: (আহা! তখন তাহাদিগের অবস্থা মনে করিতেও কট উপস্থিত হয়। বাসস্থান বিরহে, স্ত্রী পুত্রাদি আত্মীয় স্বজন বিচ্ছেদে দিবাভাগে সর্ব্বদাই চিন্তানলে তাহাদিগের অন্তর দশ্ধীভূত হইতে থাকে, ) কিন্তু রাত্রিকালে দয়াবতী নিদ্রাদেবী আসিয়া এ সকল প্রাণীগণকে কোমলাঙ্কে ধারণ করতঃ তাহাদিগের সর্ব্বথা দুর্ভাবনার অবসান कतिशां यूथं जिल्ल वर्षेण करत्न।

বিশ্বনিয়ন্তা বিশ্ব-কার্য্য নির্ব্বাহার্থে আ্মাদিগকে বে সমস্ত হতি বা বস্তু প্রদান করিয়াছেন, ঐ সমুদায়ের কোন একটীর অপরিমিত ব্যবহার করিলে সাংসারিক কার্য্য স্কুচারু রূপে সমাহিত হয় না। নিদ্রা যদিও অস্মদাদির হিতকারিনী, কিন্তু কালাকাল বিচার পূর্ব্যক উহার সেবা করা বিধেয়। আত্যন্তিকী সেবায় জাড্যাদি দোষ ও নানা পীড়া ঘটিয়া থাকে।

দিবা রাত্রির পরিমাণ ৬০ স্তী দণ্ড, এই পরিমাণের এক তৃতীয়াংশ অর্থাৎ বিংশতি দণ্ড কাল নিদ্রা গেলে স্বাস্থ্যের কোন হানি হয় না, প্রত্যুত শরীর স্বচ্ছন্দ ও সবল থাকে। ঐ এক তৃতীয়াংশ ভাগেরও নির্দ্ধারিত সময় আছে। যখন সর্বজ্ঞ পুরুষ দিনমানে আলোকের ও রাত্রিমানে তিমিরের সৃষ্টি করিয়াছেন, তখন সুস্পৃষ্ট বোধ হইতেছে যে, মানবগণ দিবা ভাগে বৈষয়িক কর্ম সমাধান করিবে, এবং বিভাবরীতে বিশ্রাম করিবে। অত-এব দিবভিাগে সাংসারিক কার্য্য সম্পাদন পূর্বক নিশি-বোগে আহারের অব্যবহিত পরেই পরিষ্ঠ শ্যোপরি ঈশ্বরের নামোচ্চারণ করিতে করিতে আমাদিগের নিদ্রা যাওয়া আবশ্যক, এরূপ করিলে স্থনিদ্রা হয়। উষাদেবী প্রাচ্যদিকে আবির্ভাব পুরঃসর লোহিত আস্যে অন্ধকার আস করিতে আরম্ভ করেন: পতত্রী সকল স্বীয় খীয় কুজন রূপ বিশেখরের মহিমা সংকীর্ত্তন করিতে করিতে কুলায় হইতে আহারাবেষণ জন্য অন্তরীক্ষে উড্ডীন হয়; কুগুলিনী সমুদায় খাদ্য চেষ্টায় যামিনী যোগে পরিভ্রমণ পূর্ব্বক ক্লান্তা হইয়া স্ব স্ব বিবর মধ্যে আশ্রয় গ্রহণ করে, রাত্রিঞ্চর জীবগণ, অরুণ দর্শনে শক্ষিতান্তঃকরণে আপন আপন আধাস স্থানে। লুকায়িত

হয়। তথন আর আমাদিগের নিজাভিভূত থাকা কোন ক্রমেই বিচার্য্য নহে। এই রমনীয় সময়ে শয্যোপিত হইয়া জগতের আনন্দদায়ক শোভা সন্দর্শন পুরঃসর ঈশ্ব-রের মহিমা অনুধ্যান করা অতীব কর্ত্তব্য; এবং বৈষ্য়িক হিত্তিভা করাও বিধেয়।

প্রত্যুবে গাত্রোপান করিলে শরীর ও মনের ক্ষৃতি জিয়ে; মনোমধ্যে নানা বিষয়িনী ভাবের আবির্ভাব হয়; কলেবর প্রমক্ষম হয়। কোন ইউরোপীয় পণ্ডিত কহিন্যাছেন "অন্ধিক রাত্রিতে শয়ন করিয়া অহর্মুথকালে গাত্রোপান করিলে লোকে স্কুকায়, ধনবান ও জ্ঞানবান হইয়া থাকে, কারণ উ্যাকালে উঠিলে দেহের আলস্য ও জড়তা অপনীত হইয়া বলিষ্ঠ হয়, বলিষ্ঠ হইলে প্রমক্ষম হয় ও পরিশ্রম হইতে সোভাগ্যশালী হয়। এবং প্রাতঃকালে বহুবিধ হিতাহিত চিন্তার উদয় হওয়াতে লোকে জ্ঞানবত্র লাভে সমর্থ হইতে পারে।

উলিখিত নিদ্রার প্রকৃত সময়ের বিপরীতাচরণ করিলে অর্থাৎ দিবা ভাগে নিদ্রা গেলে ঐশিক নিয়মের বহিভূতি অনুষ্ঠান করা হয়। দিবানিদ্রা নানা রোগের আকর ও আয়ুঃক্ষয়কর, এজন্য দিবানিদ্রা কোনরূপে মনুষ্যদিগের শুভদায়িকা নহে।

কাব্যশাস্ত্র বিনোদেন কালোগচ্ছতি ধীমতাং। ব্যসনেন চ মূর্থনিং নিজয়া কলহেন বা।। ( হিভোপদেশ।) কাব্য শান্তের শান্তেই পতিত্তিশার সময় থাপিত হয়। ধাসন অবিহি স্ত্রী, দ্যুক্ত কুৎসিৎ গাম, রুষা পর্যাটন, হগায়া, দিবানিত্রা ও কল্ছ ইত্যাদিতে মুর্থেরী সময় অতিপাঠ করে।

আতিত দিবানিত। নিষিদ্ধ হথা; "মা দিবা শাশ্সি \*\*\*

দিবশিয়ান মৈ পুরাং নরীত্রেদিধিভোজিনঃ। শুর্মিণী নাছসেবত্তে ন স্পাশস্তি রজস্বলাঃ॥ ( মহাভারত।)

গান্ধারী বাহুদেব নিকটে কহিয়াছিলেন যে, "আমার পুত্রেরা দিবসে নিজা বায় নাই, নিশিতে দৃধি ভোজন করে নাই, গুর্মিনী জ্রীতে গমন করে নাই এবং ঋতুমতী জ্রীলোকদিগকে স্পর্শপ্ত করে নাই, তবে কি নিমিত্ত তাহারা অকালে কাল প্রাপ্ত হইল "। শাস্ত্রে দিবা নিজা নিষেধ করিয়াছেন। আরপ্ত দেখুন হস্ত পদাদি ছারী যাবতীয় সাংসারিক কার্য্য সম্পাদন, চক্লুতে বিবিধ পদা বের দর্শন, অন্তঃকরণে নানা বিষয়িনী চিন্তা করা ইত্যাদি সমন্ত কার্য্য জাত্রদাবস্থায় স্থাস্পাদিত ইইয়া থাকে। নিদ্রা মহানিদ্রার সহচর নিজিতাবস্থায় জীবর্গণ চেত্রমান্দ্রা থাকে, এজন্য তৎকালে তাহারা কোন কার্য বা হিতাছিত চিন্তা করিতে পারে না। এইকানে বিবেচনা করন্ যে ব্যক্তির শত বর্ষ জীবিত থাকিবার সম্ভাবনা আছে, সে বদি দিবাভাগে এক নেলা করিয়া নিদ্রা বায়,

তবে একণত বৎসরে যত কর্ম করা যায়, তাহার অনৈক কর্ম করা হয় স্তত্ত্বাং পঞ্চাশত বর্ষ পরমায়ুর যে ফল এক শত বৎসর আয়ুরও সেই ফল হয়। আমাদিণের নিশাস পতন দারা আয়ুঃক্ষয় হইতেছে, নিদ্রিতাবস্থায় নিশাস অধিক মাত্রীয় পতিত হয়, সেই নিদ্রা যত হ্যুন হয় ততই উত্তম, একারণে দিবা নিদ্রা অস্মদাদির সর্বতোভাবে পরিত্যাগ করা বিধেয়।।

# দ্যুত ক্রীড়া।

व्यथानिकत्रनक क्रीएं। दक मूख क्रीएं। करह। अहे দ্যুতক্রীড়ার ন্যায় মহাবৈরকর কর্ম সংসারে দ্বিতীয় নাই। মাদক সেবীর, প্রচুর মাদক সেবনান্তর কিয়ৎকালের জন্য আকাজ্জা নিবৃত্তি পায়। লম্পটের, রতি ক্রীড়ান্তে কিছু সময়ের জন্য বিরতি জম্মে। কিন্তু পণ জ্বীড়কদিগের ক্রীড়ার বিরাম নাই। অনেক ছলে দৃষ্ট হইয়াছে, দূরত कीवीशन क्रमांगंड धान मिन क्रीफ़ा कतिएड । मर्द्या মধ্যে দারুণ কুধায় প্রপীড়িত হইলে কে জানে ভাল, কে জানে মন্দ উপস্থিত মতে যাহা খাদ্য পায়, তাহাই জলযোগ করিয়া জীবন ধারণ করে। যে সমস্ত অসভ্য মূর্খ লোকদিগকে স্পর্শ করিতেও ঘূণা বোধ হইয়া থাকে, ভদ্রবংশ সন্ত্যুত মহাশয়েরা ক্রীড়ার অন্নুরোধে সহোদর জ্ঞানে তাহাদিগের সহিত একাসনে উপবেশন করতঃ আমোদ প্রমোদ করিতেছেন। পণক্রীড়কদিগের মধ্যে কেহ কেহ পানে সর্কান্ত করিয়া অবশেষে জুয়ার কল্যানে জুয়াচোর হইয়া উঠেন। জুয়াচোরেরা ভ্রমেও সত্য वाका करह न।। जक्रदार्ता (करल जाशरा द्वार पालूश হইয়া থাকে, কিন্তু দ্যতাসক্তেরা নিজ বাটীর ভোজন পাত্র, জলপাত্র পর্যান্ত অপহরণ পূর্বেক জুয়ায় সমর্পণ করিয়া থাকে। অধিক কি, তাহাদিগের স্বীয় ভার্যার আভরণাদি রক্ষা পাওয়া দুকর। দূতাসক্তেরা, সকল

ব্যক্তির অবজ্ঞের ও অবিশ্বস্থনীর। ধনের অত্যাবশ্যক হইলে কোন স্থানে ঋণ পায় না। এমন কি তাহাদিগকে একটি পয়সা পর্যন্ত ঋণ দানে অনেকে অস্বীকৃত হয়। তিনি কোন বাস্তবিক বস্তু বন্ধক রাখিতে গেলে লোকে উহা ক্রত্রিম বোধ করে। সংসার মধ্যে তাহাদিগের সম্ভ্রমত এই, অধিকস্তু অনশন রাত্রি জাগরণ প্রভৃতি অনিয়মাচরণে আশু অতিসারাদি রোগে আক্রান্ত হইরা পড়েন।

দ্যতক্রীজার কি চমৎকার সম্মোহিনী শক্তি! সকলেই
মনে মনে স্থির সিদ্ধান্ত করেন যে, বাজী জয় করিব,
কিন্তু অবশেষে প্রায়ই সর্বস্থান্ত ঘটিয়া উঠে। অন্যে
পরে কাকথা, পুণ্য শ্লোক ও যাবতীয় রাজগুণে অলঙ্কৃত
নৈম্বধাধিপতি নল রাজার অবস্থা স্থৃতি পথারত হইলে
রর্ণনাতীত মনস্তাপ উপস্থিত হয়, তাঁহাকে, দ্যুতের
কুহকে পড়িয়া আত্মোদর পুরণার্থে নগরে ভিক্ষা না
পাইয়া অরণ্য বাস আশ্রয় করিতে হইয়াছিল। ধার্মিকার্যান্য সভ্যনিষ্ঠ রাজা মুধিষ্ঠিরের বিবরণ ও বড় অলপ
ক্ষকর নহে। তিনি দুরাশার দাস হইয়া দুরোদর
মুখে সর্বস্থ আছতি প্রদান পূর্বক চারুশীলা প্রিয়তমা
সহধর্মিণী পর্যান্ত শক্রু হস্তে সমর্পণ করিয়াছিলেন,
বিবেচনা করিলে ইহা অপেক্ষা দুরবন্থা, লজ্জা ও অপমানের ব্যাপার আর কি আছে ?

িকি আক্রেমপের বিষয় । পণ ক্রীড়ায় যে অর্থ র্থা ব্যয়িত হয়, তদ্বারা কতকত মহৎ ও হিতকর কার্য্য সম্পন্ন হট্টতে পারে। দ্যুতজীবীরা স্থির চিতে বিবেহনা করুন ্দ্যত ক্রীড়ায় কিছুই লাভ নাই, যদি এক দিবস কিছু অর্থ পণে জয় করেন, অপর দিন তাহার অধিক হারিয়া বসেন। এম্বলে একটা কথা মনে পড়িল। চারি জন ক্রীড়ক তাহারা প্রত্যেকে সহস্র করিয়া মুদ্রা লইয়া ক্রীড়ার প্রবৃত্ত হইয়াছিল, প্রত্যহ ক্রীড়া ভঙ্গে স্ব স্ব জয়াজ্যের মুদ্রা এহণ না করিয়া মেজধারীর (যাহার আলয়ে ক্রীড়া হইয়া থাকে ) নিকট গচ্ছিত করিয়া রাখে, किছু দিন এইরূপ করিয়া সকলে দেখিল যে পর স্পারের মূলধন কেবল মেজ ভাড়া ও অন্যান্য ব্যয়ে সমস্তই পর্য্য-বসিত হইয়া নিঃশেষিত হইয়াছে। অতঃপর তাহাদের দিব্যজ্ঞান উপস্থিত হওয়াতে সকলেই ক্রীড়া হইতে, বিরত হইল। এইক্ষণে আরও একটা গণ্প স্থারণ পথে উদিত হইল। পাঠক মহাশয়দিগের নিকট ব্যক্ত না করিয়া ক্ষান্ত থাকিতে পারিলাম না। এক জন মাদক সেবী, একজন বেশ্যাসক্ত ও একজন পণক্রীড়ক তাহারা তিন জনে আপন আপন মনোরথ পুরণার্থে একদা কোন সম্। টের নিকট প্রার্থনা জানাইয়াছিল। সমাট অনেক বিবেচনার পর প্রথমোক্ত ব্যক্তি দ্বয়ের প্রার্থনায় প্রতি-শ্রুত হইয়া শেষোক্ত ব্যক্তিকে কহিলেন, "তুমি যথেচ্ছা গমন কর, তোমার লিপুসা পুরণ করিতে আমি স্বীকার করিতে পারি না, যেহেতু আমার সমুদায় সামাজ্য তোমার এক ইমিতে ( এক পণে ) বিনষ্ট হইতে পারে।"

পণক্রীড়ায় বন্ধু-বিচ্ছেদ ঘটিবার সম্ভাবনা এজন্য শাস্ত্রকারেরা কহিয়াছেন। যথা রহস্য ভেদো যাচ্ঞাচ নৈষ্ঠু ব্য চলচিত্ততা। কোধো নিঃসভ্যতাদ্যুত মেত্সিত্রস্য দূষনং॥ ( হিভোপদেশ। )

নির্জ্জনে ভেদরপে ব্যবহার করা, প্রার্থনা, নিষ্ঠুরতা, মনের চাঞ্চল্য, ক্রোধ, মিথ্যাবাক্য ও দূযতক্রীড়া এই সকল মিত্রের দোষ।

পানং স্ত্রীমৃগরাদৃ৷তমর্থ দূষণমেবচ। বাগদগুলকা পাক্ষ্যং বাসনানি মছীভূজাং॥ (ছিভোপদেশ।)

মদ্যপান, স্ত্রী, হৃগয়া, দূতেক্রীড়া, অপহরণ, অবশ্য দেয়ের আদান নিষ্ঠুর বাক্য ও নিরপরাধীকে দণ্ড এই সকল রাজাদিগের ব্যসন।

দূাতং পানং ক্সিয়ংম্মনা যত্ৰাধর্ম্মন্চতুর্ব্বিধঃ। পুনশ্চ যাচমানায়জাতরূপমদাৎ প্রভূঃ॥ (শ্রীমন্ত্রাগবত।)

পরীক্ষিত কর্ত্বক কলি, দ্যুতক্রীড়া, মদ্যপান, স্ত্রী ও পশুবধ স্থান এই চতুর্বিধ অধর্ম স্থানে স্থান প্রাপ্ত হইয়া-ছিলেন। কলি পুনরায় প্রার্থনা করিলে স্বর্ণদান স্থলে পরীক্ষিত অবস্থিতির অন্তন্তা করিয়াছিলেন। এস্থলে দ্যুতক্রীড়াকে অধর্ম বলিয়া উক্ত হইয়াছে। দাওমেতৎ পুরাকশ্পে ক্ফাং বৈরকরং মহৎ। তন্মান্দ্যতং ন সেবেড হাস্যার্থ মপি বুদ্ধিমান।। (মনুঃ।)

পূর্বকাল ছইতে প্রচলিত মহাবৈরকর দূততক্রীড়া বুদ্ধিমান নরেরা কেতিকুকের নিমিত্তেও করিবেন না।

পণ ক্রীড়া শাস্ত্রে ও যুক্তিতে নিষিদ্ধ হইতেছে। এইক্ষণে ক্রীড়বদিগকে বিনীতভাবে জানাইতেছি, যদি
লক্ষ্মীর সহিত সন্দর্শন করিবার বাসনা থাকে, যদি জ্রীপুত্রাদির প্রতি স্নেহ থাকে, যদি আপৎকালের নিমিত্ত কিছু
কিছু অর্থ সঞ্চয়ের ইচ্ছা থাকে, এবং যদি শরীর স্কন্থ রাখিবার মানস থাকে তবে ত্বরায় দ্যুতক্রীড়া স্ক্ইতে বিরত হউন।

### পরস্ত্রী গমনের দোষ।

জগদীশ্বর জীব-প্রবাহ রক্ষা করিবার নিমিত্ত দ্রীপুরুষ উত্তর জাতির স্থি করিয়াছেন। কিন্তু এক পুরুষে বহু-স্ত্রীতে ও এক স্ত্রীলোকে বহু পুরুষে আসক্তি করিলে স্থির কার্য্য স্থেশুলারপে সম্পাদিত হওয়া দুঃসাধ্য হইয়া উঠে। এই জন্য প্রাচীন পণ্ডিতগণ বৈবাহিক নিয়ম সংস্থাপিত করিয়া নরলোকের যারপর নাই হিত্ সাধ্য করিয়াছেন। এক বস্তুতে উভয়ের ইচ্ছা থাকিলে পরস্পার বিবাদ ঘটিবার বিলক্ষণ সম্ভাবনা। একজন পুরুষের বিবাহিতা বা রক্ষিতা স্ত্রীতে অন্য ব্যক্তি অমু-রাগী হইলে তদুপলক্ষে হত্যা পর্যান্ত ও ঘটিবার আটক নাই, এই কারণে হত্যা ও দাঙ্গাকাণ্ড প্রায়ই বেশ্যালয়ে ঘটিয়া থাকে, অথচ বেশ্যার নাম বারবিলাসিনী।

বৈবাহিক নিয়মের উদ্দেশ্য এই যে পরিনীতা ভার্যা ভিন্ন অন্য কামিনীতে ইচ্ছা করিবে না। এজন্য শাস্ত্র-কারেরা কহিয়াছেন "মাতৃবৎ পরদারের " স্বীয় কামিনীর সহিত্ত সর্বানা কাম ক্রীড়া করিবে না। ব্যবায় অর্থাৎ অপরিমিত ক্রী-সেবা করিলে যক্ষমাদি রোগ জিমিয়া থাকে। বোধ করি পাঠক মহাশয়েরা মহাভারত গ্রন্থে বিচিত্রবীর্যা ও ব্যাষতাশ্বের দুরবন্থা গুনিয়া থাকিবেন। এই অপরিমিত ক্রীসেবা নিবারণার্থে অম্মদ্দেশীয় পূর্বাবিত বাধিতের। পঞ্চ পর্বা ঋতুদিবসত্রয় আদ্ধানার ও কতিপয় নক্ষত্রযোগাদি পরিত্যাগ করিয়া স্ত্রীগমন করি-বার বিধি নিরূপণ করিয়াছেন। তাঁহাদিগের এই রুচির নিয়মাবলী প্রতিপালন করিলে স্কুছ শরীরে দীর্ঘ জীবন যাপন করা যায়। এবং ঐ নিরূপিত দিনে গমন করিলে তদ্যারা যদি সন্তান জন্মে সেই সন্তানেরও কোন হানি হয় না।

বিবেচনা করিয়া দেখুন, নিতান্ত কামাদ্ধ হইয়া কাছারপ্ত পরিবারের কোন রমণীর সতীত্ব-রত্ন হরণ করিলে,
সেই সীমন্তিনীর স্বামী ও সেই পরিবারের কর্তাকে কত
অপমান সহ্য করিতে হয়, এবং লোকের নিকট তাঁহাদিগকে কতদুর মন্তক অবনত করিয়া চলিতে হয়। ঐ
দুক্ষর্ম দ্বারা কত কত কামিনী ও কতকত পুরুষ ঘূণা লজ্জা
ও অপমান-তাড়নায় অপস্ত্যুর হস্তে প্রাণ সমর্পণ করিতেছেন। সেই স্ত্রীলোকও যাবজ্জীবন দুরপন্মের কলক্ষে
কলঙ্কিত হয়া অপ্রসন্ধ অন্তঃকরণে কাল্যাপন করিয়া
থাকেন। পরদারাপহারীরও ইহা মনে করা উচিত যে,
যদি কোন লোক কাম পরতন্ত্র হইয়া তাঁহার প্রণরিনী বা
তাঁহার পরিবারের প্রতি ঐরপ কুব্যবহার করে, তাহা
হইলে কি তিনি সন্তুষ্ট হইবেন ? তাঁহার মনে যেরূপ
কট্টোপন্থিত হইবে, অন্যের পক্ষেও সেইরূপ জানিবেন।

যে স্ত্রী বিবাহ সংস্কারের অব্যবহিত পরেই সীয়
মাতা পিতা ভ্রাতা ও ভগ্গা প্রভৃতি এক প্রকার পরিত্যাগ
করিয়া মানাপমান জীবন যৌবন সমুদায়ই স্বামীকে
সমর্পন পুর্বাক সেই স্বামীর নিতান্ত অন্ত্রগতা ও আজ্ঞাবহা রহিয়াছে, স্বামীও কন্যাক্ত্রার নিকট প্রতিশ্রুত

হইয়া যাতার পাণিএহণ করিয়াতেন তিনি যদি সহ-ধর্মিণীকে প্রবঞ্চনা করিয়া অন্য রম্বীর প্রবয়-পাশে আবদ্ধ হন, তবে তাঁহার পত্নীও অন্য পুরুষে অভিলাষিণী হইলে তাঁহারও সেই বনিতার অপরাধ মার্জনা করা উচিত। যদি জীলোকদিগের সতীত্বই প্রধান ধর্মা হয়. এবং এ সতীত্ব রক্ষা করিতে না পারিলে তাহাদিগকে ধর্ম ভ্রম্ফ হইতে হয়, তবে পুরুষণাণও দাম্পত্য ধর্ম রক্ষা না করিয়া পরযোঘিতে আসক্ত হইলে অবশ্য ধর্মজ্ঞ ট হইবেন। পরদার বিরত পুরুষের পত্নী, পর-পুরুষে অনুরাণিণী হইলে তাহাকে যদি বিশ্বাস্থাতিনী হইতে হয়: তবে পতিত্রতার পতি যদি প্রদারে প্রসক্তি করেন, তাহা হইলে তাঁহাকেও নিশ্যুই বিশ্বাস্থাতী হইতে इरेरत। मौमलिनौगरनत यामी विराम गर्रेटल आरजूर-কাল যদি তাহাদিগের ত্রশ্বচর্য্য পরম ধর্ম হয়, তবে পুরুষদিগেরও স্ত্রী বিয়োগ হইলে আজীবন তাঁহাদিগেরও ব্রন্দর্য্য পর্ম ধর্ম জ্ঞান করা উচিত।

কোন কোন ব্যক্তির এইরপে সংক্ষার আছে যে,
ন্ত্রীবিয়োজিত বা অবিবাহিত পুরুষ যদি কাহারও নিক্ষলক্ষ কুলে কলস্কারোপ না করিয়া বেশ্যালয় গমন করেন,
তবে তাহার দোষ গ্রাহ্য হইতে পারে না। আমরাও
এ কথা স্বীকার করি বটে, কিন্তু তবে নিরপরাধা বিধবাগণের দোষ কি? তাহাদিগের বিবাহ কেন না হয়?
হায়! দেশের কি বিচার! যাহাদিগের সহধর্মিণী ব্যতীত
বিলক্ষণ হন্ত-প্রসারণ রোগ আছে, তাহারাও বিধবা
বিবাহের নামে ধ্জাহন্ত হইয়া উঠেন। পুরুষেরা যদি

ইন্দিয় সংযত করিতে না পারেন, তবে বিধরাগণও তাঁহাদিগের ন্যায় সন্থত শাল্যন্ন ও দিধ দৃশ্ধ ভোজন করিয়া থাকে, অধিকন্ত তাহারা অন্মদেশীয় কুপ্রথানুসারে বিদ্যাবিহীনা ও সাধু-সঙ্গ বর্জিতা; তাহাদিগের ইন্দিয় দমন করা কি কঠিন ব্যাপার নহে? পুরুষণণ জ্রীবিয়োগাবছায় চরিত্র নির্মাল রাখিতে পারিলে, তাঁহারা সকলেরই সুখ্যাতির ভাজন হন, কিন্তু অভাগ্যবতী জ্রীলোকেরা যদি বৈধব্যাবস্থায় স্ব স্বভাব নির্মাল রাখেন তাহা হইলে অন্মদেশীয় লোকে তাহাদিগকে তাদৃশ প্রশংসা করেন না; কিন্তু বিবেচনা করিলে তাহারা পুরুষাপেক্ষা সহজ্র গুণে সুখ্যাতির যোগ্যা সন্দেহ নাই।

দার পরিগ্রহ কেবল ইন্দ্রিয় সেবার জন্য নহে।
উহার মুখ্য কারণ পুত্রোৎপাদন ও গেণি কারণ শুক্রাবণ।
"পুত্রার্থে ক্রিয়তে ভার্যা পুত্রঃপিগুপ্রয়োজন"। আহারার্থে বহু আয়াসের আবশ্যক হয়, এবং ভুক্ত দ্রব্যের
সারাশ্য হইতে শোণিত হয়, শোণিতের চরম পরিণতিতে
শুক্র জন্মে, দেই শুক্ত গৃহের অর্থ দিয়া র্থা ব্যয় করা,
উষর ভূমিতে বীজ বপন করার তুল্য নিক্ষল।

ইন্দ্রিয়গণকে পরিমিত বিষয়ে পর্যাবসিত করাই শ্রেয়ঃকণ্প। প্রবল ইন্দ্রিয়দিগকে, তাহাদিগের ভোগের বিষয় প্রদান করিলে তাহারা শমিত না হইয়া আরও অবাধ্য হইয়া উঠিবে।

ন জাতুকানঃ কামানামূপতভাগেন শামাতি। ছবিষা ক্লফ্ডবেজ ব ভূয়ো এবাভিবৰ্দ্ধতে।।
( মন্ত:।) কাম্য বস্তুর ভোগে কামের নিবারণ হয় না। যেমন অগ্নিতে য়ত প্রদান করিলে অগ্নি নির্বাণ না হইয়া বৃদ্ধিরই কারণ হয়।

ন বেগান্ধারয়ে দ্বীমান্ গভান্ মূত্র পুরীষর।
নরেডসো ন বাডসা নবমাাঃ ক্ষ্বথোর্নচ।।
নোলারিসা নজ্জারা নবেগানক্ষুৎপিপাসয়োঃ।
ন বাস্পাসা ন নিজোয়া নিশ্বাসমা শ্রমেনচ॥
(চরক।)

বুদ্ধিমান ব্যক্তিরা মূত্র, পুরীষ, রেত, বাত, বমি, হাঁচি, উদ্যার, জৃন্তন, ক্ষুধা, পিপাসা, নেত্রজল, নিদ্রা ও শ্রম জন্য নিশ্বাস, এই সকলের বেগ স্বতঃ প্রবৃত্ত জানিয়া ধারণ করিবেন না।

বৈলজ্জিহাতিরাগাণামভিধ্যায়ন্ত বুদ্ধিমান্। পুক্ষ স্যাতি মাত্রদ্য স্কচক্যান্ত স্যাচ।। বাক্যস্যাকাল যুক্ত্স্য ধারয়েদ্বেগ মুন্থিতং।
(চরক।)

বুদ্ধিমান ব্যক্তিরা, নির্লজ্জা, ঈর্ষ্যা, রাগ, কর্কশবাক্য, অসময় কথা, পরদোষানুসন্ধান ও মিথ্য বাক্যা যত্ন পূর্বক এই সকলের বেগ ধারণ করিবেন। দেহ প্রার্ক্তির্যাকাচিৎ বর্ক্ততে পরপীড়য়া। স্ত্রীভোগ ত্তেয় হিংসাদ্যাত্তেষাং বেগান্ বিধারয়েৎ।। (চরক।)

পর-পীড়ন করণ জ্ন্য যে দেহ প্রাকৃত্তি, স্ত্রীসম্ভোগ, অপহরণ ও হিংসা এই সকলের বেগ বুদ্ধিমান লোকেরা যত্ন পূর্ব্বক নিবারণ করিবেন।

এই সকল শান্ত্রের বিধি অনুসারে ইন্দ্রিয়গণের আতি-শয্য নিবারণ করা অবশ্য কর্ত্তব্য। এইক্ষণে দৃষ্টি করুন্।

পরদাররভাঠিশ্চব পরন্ত্রবা হরাশ্চয়ে। অধোধো নরকে যান্তি পীড়ান্তে যমকিঙ্কবৈঃ। (কর্মলোচন।)

পরদার-রত ও পর দ্রব্যাপহারী ব্যক্তি যমকিঙ্কর কর্ত্ত্ব পীড়িত হইয়া নরকে গমন করে।

ব্রাহ্মণ্/১ক্তিরো বৈশ্যঃ যোরতঃ প্রযোষিতি। যাতিত্য্য পুজিত্য কফালক্ষী গৃহাদপি।। ইহাতি নিন্দাঃ সর্ব্যবনাধিকারী স্বকর্মণঃ। প্রবিব্যক্ষকুপেচ যাবৎ বর্ধ শতং বসেৎ।। (ব্রহ্মবৈবর্ত্ত্ত্ব।)

ত্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয় ও বৈশ্য ইহারা পরস্ত্রী রত হইলে তাঁহাদের পুজিত লক্ষ্মী গৃহ হইতে প্রস্থান করেন। ইহকালে তাঁহারা সকলের নিন্দার্হ হন ও আপন আপন কর্ত্তব্য কর্ম্মে অধিকারী হয়েন না। পরকালে তাঁহা-দিগের বহু বর্ষ অন্ধকূপে বাস হয়। অপিচ

কিন্তুস্য জাপেনতপসা মেবিননচ ব্রতেনচ।
কুরাচ্চ নেন তীর্থেন স্ত্রীতির্যস্য মনোহূতং॥
সর্ব্বামায়াকরগুশ্চধর্মমার্গার্গলং নৃণাং।
ব্যবধানগুতপসাং দোঝাধামাশ্রমণ পরং॥
কর্মবন্ধ নিবজ্বানাং নিগড়ং কঠিনং স্কতং।
প্রদীপরূপং কীটানাং মীনানাং বড়িশংঘথা॥
বিষক্ষ্পং হুধ্বমুখ্যারস্তে মধুরোপমং।
পরিণামে হুংখবীজং দোপানং নরকসাচ॥
(ব্রক্ষিব্রক্তি।)

যাহাদিগের মন, স্ত্রী কর্তৃক হত হইয়াছে, তাহাদিগের জপ তপ মেনিব্রত, দেবার্চন ও তীর্থ দর্শন
প্রভৃতি সকল সদমুষ্ঠান নিক্ষল। পরস্ত্রী সকল মায়ার
আধার স্বরূপ, ধর্ম-পথের অর্গল স্বরূপ, তপস্যার প্রতিবন্ধকতার স্বরূপ, দোষের প্রধান আশ্রম স্বরূপ ও কর্মাদিগের কঠিন শৃত্তাল স্বরূপ এবং কীট পতঙ্কাণের প্রতি
যেরূপ প্রদীপ, মীনদিগের প্রতিযেরূপ বড়িশ, পুরুষদিগের
প্রতি পরনারীও ঐরূপ। পরস্ত্রী আপাততঃ দুগ্ধ মুখ
মধুর স্বরূপ, তদত্তে বিষকুন্ত স্বরূপ, পরিণানে দুঃথ
বীজ স্বরূপ ও পরকালে নরকের সোপান স্বরূপ হয়।

যন্ত্রপাণি গৃহীতাংতাং হিত্তান্যাং যোষিতং ব্রজেৎ। অগম্যাগমনং ভদ্ধি সদ্যোনরক কারণং।। নিত্য নৈমিত্তিকং কাম্য যাগযজ্ঞ প্রতাদিকং।
ক্ষেত্র তীর্থাটনং তিম্মন্ বাসোধর্ম্ম ক্রিয়াদিকং।।
ক্ষাধ্যায়াদি তপোদৈবং গৈত্রং কর্ম বরাননে।
যাত্যেতিরিক্ষলং সর্বাং পরস্ত্রীগমনামূ গাং॥
পরদারাতিগমনাথ কোটি একাদশী প্রতং।
অপরং কিম্বক্তব্যং নিক্ষলং নিরয়েছিতিঃ॥
সত্যং সত্যং পুনঃ সত্যং সত্যমেব ব্রবীমিতে।
পরযোদেশিত্বন্ বিন্দুঃ কোটি পুজাং বিনশ্যতি॥
(পালো্ত্রর খণ্ড।)

স্বীয় পত্নী পরিত্যাগ করিয়া যে ব্যক্তি পরদার গমন করে তাহাকে সদ্যোনরক-কারণ অগম্যা-গমন তুল্য পাপে লিপ্ত হইতে হয়। শিব ভগবতীকে কহি-তেছেন "হে বরাননে! পরদারাপহারী নরের দিত্য নৈমিত্তিক ও কাম্যকর্মা, যাগ, যজ্ঞ, ত্রতাদি তীর্থাটন ও তথায় বাস ধর্মাদি ক্রিয়া, বেদাধ্যয়ন, তপস্যা, দেবতা ও পিতৃলোকদিগের কর্ম এ সকলই নিকল হয়। অধিক কি পরস্ত্রী গমনে কোটা একাদশী ত্রত নিষ্কল হইয়া নরকে স্থিত হয়। সত্য সত্য পুনঃ সত্য পরযোনিতে এক মাত্র বিন্দু পত্ন হইলে কোটি পূজা জনিত ফল বিনাশ প্রাপ্ত হয়।"

ভাজাং ধর্মান্বিতৈর্নিভাং পরদারোপদেবনং।
নযস্তি পরদারাহি নরকানেক বিংশতি।।
সর্ক্ষেয়ামেব বর্ণানামেষ ধর্মোগ্রবোহন্ধক।
এবং পুরা সুরুপতে দেববির্নিচেডাবায়ঃ।।

প্রাহধর্ম ব্যবস্থানং খণেক্সারাকণারছি। তস্যাৎ স্থানুরতোবজেজৎ পারদারান্ বিচক্ষণঃ। নমন্তিনিকৃতি প্রজং পারদারাঃ পারাতবং।। (বাসণ পুরাণ।)

"পরস্ত্রী গমন করিলে এক বিংশতিরূপ নরকে বাস হয়। এই জন্য ধার্মিক লোক পরদারোপদেবা নিরন্তর পরিত্যাগ করিবেন; সকল বর্ণেরই এই ধর্মা," পুরাকালে অসিত নামে দেবর্ষি এই কথা ইন্দ্র, গরুড় ও অরুণকে কহিয়াছিলেন। পরদার গমনে বুদ্ধি মলিন হয় ও পরস্ত্রী গমনকারী ব্যক্তি সকলের নিন্দনীয় হয়, এজন্য বিচক্ষণ ব্যক্তি উহা যতু পূর্বকি দূরে পরিত্যাগ করিবেন।

যুক্তি ও শান্তে পরস্ত্রী সেবা অত্যন্ত দূষ্য বলিয়া কথিত হইল। অতএব দোষার্হ কর্মে মতি করা, অতি পামরের কর্মা সংশয়াভাব।

### সংসর্গের দোষ গুণ।

আসঙ্গলিপ্সামনের এক সভাব সিদ্ধ বৃত্তি। এই বুত্তি হিতাহিত বিবেকের সহিত মিলিত হুইলে শুভ ফলেৎপন্ন করে। সাধু সঙ্গ যেমন ধর্মের নিদানীভূত কারণ, অসাধু সঞ্চ তেমনই অধর্মের সোপান। যেরপ জল, হুত্তিকা, তিল ও বস্ত্র, সেগিন্ধিক বা পুতিগন্ধিক পদার্থের সমীপস্থ থাকিলে তাহাদের গুণ গ্রহণ করে, সংসর্গত সেইরূপ সৎসঙ্গে পুণ্য ও কুসংসর্গে পাপের উদয় করে। যাহার দুই চক্ষু নাই সে অন্ধ, অন্ধ-.লোকেরই বিপথগামী হইবার সন্তাবনা। সদসৎ বিবেক ও সাধু সঙ্গু মন্ত্রের এই দুইটা নেত্র, এই দুটা নেত্র যাহার নাই সেই অন্ধ। ধনাদি সম্পত্তি ঐহিকে কিঞ্চিৎ ত্বথ প্রদান করে কিন্তু সাধু-সঙ্গ অমূল্য সম্পত্তি, উহা ঐহিক ও পারত্রিক উভয়ত্রই শ্রেয়ক্ষর। এই সাধু সঙ্গ স্পর্শ মণির সহিত উপমা দিতে গেলেও সঙ্গত হয় না। কারণ স্পর্শমণি লেছিাদি ধাতুকে হেষময় করিয়া তুলে, কিন্তু স্পর্শমণি করিতে পারে না। সাধু-সঙ্গের এমনই অনির্বাচনীয় গুণ যে, তিনি কেবলই পাপাত্মাদিগকে কথঞ্চিৎ সচ্চরিত্র করিয়া তুলেন এমন নয়, তিনি অসাধুকে সাধু করিতে সমর্থ হয়েন।

যেরপে আলোকে ও তিমিরে, পীঘূষে ও বিষে, চন্দন ও পুরীষে, বুধ ও মুখে, প্রশ্বর্যশালী ও দরিজে, উত্তম ও অধনে উদ্ধিও নিম্নে প্রভেদ, সাধু ও অসাধুতেও সেইরপ প্রভেদ। সাধু সঙ্গে বেমন নিরুক্ত প্রবৃত্তি মন্দীভূত হইয়া ধর্ম প্রবৃত্তি উদ্দীপিত হয়, কুসংসর্গে তেমনই ধর্ম প্রবৃত্তি থকারিত হইয়া নিরুক্ত প্রবৃত্তি উত্তেজিত হয়। এজন্য মহাত্মাগণ সাধু-সন্ধ লাভে পুনঃ পুনঃ উপদেশ প্রদান করিয়া থাকেন।

সাধুর লক্ষণ। যিনি সর্বভূতের হিতাভিলায়ী তিনিই সাধু। যিনি অসুয়া পরতন্ত্র না হইয়া লোকের গুণ কীর্ত্তন করেন, তিনিই সাধু। যিনি আপন ও পর অভিন জ্ঞান করেন, তিনিই সাধু। যিনি শান্ত-চিত্ত ও সর্ক-্ভূতে সমদশী তিনিই সাধু। যিনি পরোপকারে আত্ম-শরীর পর্যান্ত বিসর্জ্জন দিতে প্রস্তুত তিনিই সাধু। সাত্ত্বিকী কার্য্যে যাঁহার একান্ত চিত্ত তিনিই সাধু। যিনি **স্থাপিদ্বাসনে অ**চিন্ত্য অদ্বিতীয় পুরুষকে ধারণ করিতে পারিয়াছেন তিনিই সাধু। যিনি পরমার্থ তত্ত্ব ভিন্ন র্থা বাক্য উচ্চারণ করেন না তিনিই সাধু। মরাল যদ্রপ নীর হইতে ক্ষীর গ্রহণ করে, সাধুলোক তদ্রপ मनम् वाका इरेट हिल्कत वाका धार्म करतम । माध-লোক কাহারও বিদ্বেড। নন, কাহারও অরি নহেন, এজন্য কেহ তাঁহার বিদেষ করে না, কেহ তাঁহার শকুতাও করে না। সাধুদিগের বহুমূল্য বসনের প্রয়ো-জন নাই। তাঁহাদিগের যে যশঃ বিস্তার সেই উৎকৃষ্ট বসন। সাধুদিগের মূল্যবান ভূষণেরও আবশ্যকতা নাই, তাঁহাদিনের যে হদু সদালাপ সেই উৎকৃষ্ট ভূষণ: ত্রাহাদিগের যে সর্ব্ধ জীবে সদয় ব্যবহার সেই স্থন্দর আভরণ; তাঁহাদিগের যে পুণ্যার্থীদিগকে সদুপদেশ বিতরণ, সেই উত্তম অলঙ্কার, তাঁহাদিগের যে প্রশান্ত মূর্ত্তি, সেই অঙ্কের অনির্বাচনীয় শোভা।

অন্তরিন্দ্রির গতি অতি চঞ্চল সর্বদা এক বিষয়ে স্থির থাকে না। ক্য়ৎক্ষণের নিমিত মনে ধর্ম প্রবৃত্তির উদয় হইলে পরক্ষণেই আবার নিরুষ্ট প্রবৃত্তির সঞ্চার হইয়া ধর্ম প্রবৃত্তিকে খর্কাকৃত করে, এজন্য নিরন্তর সাধুসঙ্গ লাভে যতুবান হওয়া অমাদাদির নিতান্ত বিধেয়। সাধুসঙ্গের কি অনুপম গুণ! তদ্বারা ধর্ম প্রবৃত্তির আবিভাবকে তিরোভাব হইতে দেয় না। যখন একাত্তে অবস্থিত থাকিলে মনে ধর্ম প্রবৃত্তির সঞ্চার হয়. তখন আর কোন সমাজে যাইবার বিশেষ আবশ্যকতা রাথে না। কিন্তু যৎকালে কুপ্রবৃত্তির উদ্রেক হয়, তথন সত্র সাধুগণের সমীপস্থ হওয়া কর্ত্তর। পূর্বের কথিত হ্ইয়াছে যে, অনুকরণ মনের একটা স্বভাবদিদ্ধ ধর্ম। কুকশ্মীদিগের সংসর্গী হইলে, কুকর্মে যেরূপ স্থাণা থাকা আবশ্যক তাহার হ্রাম হইয়া উঠে, এবং কুকর্মীদিণের অনুকরণে বুদ্ধি প্রবেশ করে, তন্নিবন্ধন উত্রোত্তর অসৎ-সঙ্গীর মনোমন্দির পাপের প্রশস্ত আকর হইয়া উঠে। তথন তাহার অন্তর প্রশস্ততা পরিত্যাগ করিয়া সঙ্কো-চতা অবলম্বন করে: প্রসন্নতা পরিত্যাগ করিয়া মলিনতায় অবস্থিত হয়, ও স্বানন্দের বিনিময়ে নিরা-নন্দ গ্রহণ করে; এবং ধন্ম প্রায়ণ ব্যক্তিগণের নিকটে থাকিলে তাঁহাদিগের অনুকরণে প্রজ্ঞা পরিলিপ্ত হয়, মুনের আত্ম-প্রসাদ হৈছ্য্য গান্তীয়্ত প্রশেষ্য জয়ে,

ও অবিরত আনন্দ পরিবর্দ্ধিত হয়; তথন তিনি জীবনের সার্থকতা সম্পাদন ও মন্ত্র্য নামের গৌরব রক্ষা করিয়া থাকেন।

যেমন নদী তীরস্থ তরুর পতন হইবার সম্ভাবনা;
ধর্ম পরায়ণা স্ত্রীর নিরাঞ্জাবস্থা জন্য ধর্মভ্রম্ভা হইবার
সম্ভাবনা; অপরিমিত পরিশ্রমে দেহ ভদ্দের সম্ভাবনা;
উপায় চতুন্টয়ে অনভিজ্ঞ ও প্রজাপীড়ক রাজার রাজ্য
ভদ্দের সম্ভাবনা; সেইরপ মন্ত্র্য সাধু সন্দ্রক্জিত হইলে
পাপ-পঙ্কে পতিত হইবার সম্ভাবনা। এ পর্যান্ত পৃথিবী
তলে যত লোক প্রতিষ্ঠা লাভ করিয়াছেন, একমাত্র সাধু
সদ্ধ তাহার মূলীভূত কারণ ও যত পামর লোক নিন্দার
ভাজন হইয়াছে, কুসংসর্গই তাহার নিদান।

মোছজালস্য যোনিহি মুট্টুরের সমাগমঃ। অহন্যহনিধর্মস্য যোনিঃ সাধু সমাগমঃ।।
(বনপর্বাণ্)!

মূঢ়-ব্যক্তিদিণের সহবাদে সমূহ মোহের উৎপত্তি হয়, এবং প্রতিদিন সাধু সংসর্গে নিশ্চিত ধর্ম্মের উৎপত্তি হয়।

> আবালাদলমভাইন্তঃ শাস্ত্রসৎ সঙ্গমাদিভি:। গুটনঃ পুক্ষকারেন আর্থি: সং প্রাপ্যতে যতঃ।।. ( যোগবাশিকীম্ )।

<sup>\*</sup> সাম, দান বিধি, ভেদ ও দণ্ড।

বাল্যাবধি অত্যর্থশান্তাভ্যাস এবং সৎসঙ্গাদি গুণ বিশিষ্ট হইলে পুরুষকার দ্বারা স্বার্থ প্রাপ্তি হয়।

> মোক ছারে ছারপালাশ্চন্তারঃ পরিকীর্ত্তিভাঃ। শমোবিচারঃ সন্তোষশ্চতুর্থঃ সাধু সঙ্গমঃ॥ ( যোগবাশিষ্টম্ )।

মোক্ষ দ্বারে চারি দ্বারপাল আছেন, যথা; প্রথম শম অর্থাৎ বিষয় শান্তি দ্বিতীয় ব্রহ্মবিচার, তৃতীয় সন্তোষ ও চতুর্থ সাধুসক।

> শাইস্ত্র: সজ্জন সংসর্গ পূর্বেটক: সভপোদ দৈক। আদেশিসংসার মৃক্ত্যর্থং প্রজ্ঞানেব বিবর্দ্ধবেশ ॥ (যোগবাশিষ্টম্)।

সজ্জন সঞ্চ, শাস্ত্র সন্দর্শন, তৃপস্যা ও ইন্দ্রিয় দমন
দ্বারা সংসার মোচন বৃদ্ধি, বর্দ্ধন করিবেক।

বিশেষণ মহাবাহো সংসারোত্তরণেনৃণাং। সর্ব্বক্রোপকারোতীহ সাধু: সাধু সমাগমঃ।। (যোগবাশিষ্টম্)।

হে মহাবাহো! বিশেষেতে মন্ত্রের সংসারোত্তরণে গ্রাধু সঙ্গই সর্বত উপকার করে।

শূনাং সংকীৰ্ণতামেতি মৃত্যুরপুাৎসবায়তে। জাপৎ সম্পাদিবা ভাতি বিৰুজ্জন সমাগমে॥ (বোগবাশিষ্ট)। সাধু জ্ঞানীর সংসর্বো, স্থখ শূন্য ব্যক্তির শূন্তা সংকীর্ণ হয় এবং স্ত্যু উপস্থিত হইলে তাহাও উৎসবের ন্যায় বোধ হয়, আর আপৎ সকল সম্পদের ন্যায় প্রকাশ পায়, যেহেতু সাধু সঙ্গেতে স্ত্যু হইলেও মরণান্তর পুন-র্জন্ম হয় না।

> যং স্নাতঃ শীত সীতয়া সাধু সঙ্গতি গঙ্গয়া। কিং তস্যদানৈঃ কিং তীবর্থঃ কিং তপোভিঃ কিমধু<sup>বি</sup>রঃ।। ( বোগবাশিকীম্)।

যে ব্যক্তি স্থাধু সঙ্গরপ নির্মাল স্থশীতল গঙ্গাতে স্নাত হয়, তাহার দান, তীর্থ, তপস্যা, ও ষজ্ঞাদিতে কি প্রয়োজন।

> নলিনীদলগতজ্বলবন্তরলং তদ্বজ্জীবনমতিশয় চপলং। ক্ষন্মিহ সজ্জন সঙ্গতিরেকা, ভবতি ভবার্নব তরণে নৌকা।। (মোহমুকার)।

পদাপত্র স্থিত জল যেরূপ চঞ্চল, জীবগণের আয়ু ও তদ্ধপ অস্থির, অতএব এই সংসারে ক্ষণমাত্র যে সাধুর সংসর্গ সে সংসার সাগর পার হইবার নেকি। অর্থাৎ প্রম জ্ঞান প্রাপ্তির উপায়।

ধর্মের প্রধান অঙ্গ সাধু সঙ্গ। অতএব মানবগণের বিষবৎ কুসংসর্গ ত্যাগ করিয়া স্থা সদৃশ সাধুসঙ্গ লাভ করা সর্বতোভাবে কর্ত্ব্য।

# স্বধন্ম বিস্থ ঠান।

মানবগানের যত উৎক্রফ ভূষণ আছে, তল্পাধ্যে ধর্মই সর্ব্বাপেক্সা গরীয়ান্। ধর্মই মোক্ষ নিকেতনের সোপান ও ধর্মাই একমাত্র যশের প্রশস্ত আকর। এই ধর্মা বাহ্যাড়শ্বর ও কপট স্থানে অবস্থিতি করেন না। নির্মাল সরল চিত্তে ইঁহার অবস্থিতি, এবং সর্ব্বত্তে বিদ্যমান রহিয়াছেন। সংপ্রতি অসাদেশে ধর্ম লইয়া বিস্তর বাদ বিতগু চলিতেছে; বিবেচনা করিলে প্রতীয়মান হইবে, পৃথিবীর মধ্যে যত জাতি আছে, সকলেরই মূলধর্ম এক। বেদ, স্মৃতি, পুরাণ, তন্ত্র প্রভৃতি হিন্দুদিগের ধর্ম শাস্ত্র। মুসলমানদিগের ধর্মশাস্ত্র কোরাণ এবং খ্রীফানদিগের ধর্মশাস্ত্র বাইবেল। সকল শাস্ত্রেই এক অদ্বিতীয় নিরা-কার পরমেশ্বর মনুষ্যের উপাদ্য বলিয়া কথিত হইয়াছে। দয়ারত্ম বৃহস্পতি স্থাত্র ইত্যাদি বৌদ্ধদিগের ধর্মশাজে যদিও ঈশ্বারাধনার মতভেদ আছে, কিন্তু এ শাত্তে মিথ্যা কথন, জীবহিংসা, পরস্বাপহরণ ও পরপীড়ন প্রভৃতি কন্ম কৈ পাপ ও অহিংসা অস্তেয় পরোপকার ু প্রভৃতিকে পুণ্য বলিয়া বর্ণিত হইয়াছে, এবং কি হিন্দু কি মুসলমান, কি গ্রিহুদি কি খ্রীফান সকল জাতির ধম-শান্তে, বেদ্ধি শান্তের ন্যায় বিধিবদ্ধ রহিয়াছে। স্বতরাং मकरलबर्ड मूलक्षमा अक, श्रीकांत कतिएठ इटेएएए। কেবল জাতীয় আচার ব্যবহার বিভিন্ন। ঐ জাতীয়

আচার ব্যবহারকে অনেকে জাতীয় ধন্ম বিলিয়া থাকেন। এন্থলে হিন্দুধন্ম আমাদিণের বিবেচ্য।

জীবের উপকার করা সকল শান্তেরই উদ্দেশ্য। এজন্য বিদ্যাগার ও চিকিৎসালয় সংস্থাপিত স্পস্থা বা নেতু প্রস্তুত ও পুকরিণী খনন প্রভৃতি সমস্ত সদর্ম্নান সকল জাতির সাধারণ বিধি। অধিকন্তু হিন্দুদিগের গদাস্বান, তীর্থাটন, দেবাচ্চন বান্ধণ ভোজন, পিতৃ-লোকের আদ্ধ তর্পণ এবং সন্ধ্যাবন্দনাদি নিত্যকর্মা ধন্মে র প্রধান অদ্বরপ হইয়াছে। কি অনুপ্রাশন, কি বিবাহ কি প্রায়শ্চিত্ত প্রত্যেক শুভকর কার্য্যে হিন্দুদিগকে দেব-লোক ও পিতৃলোকের পূজা করিতে হয়। বস্তুতঃ হিন্দুদিগের প্রত্যেক কার্য্য যেমন ধ্রমের সহিত সংমি-লিত এমন আর কোন জাতির লক্ষিত হয় না। কি শয়নকালে, কি প্রাতরুত্থান সময়ে, কি বিপদ কালে, কি ভোজন কালে, কি যাত্রাকালে, প্রথমে মঙ্গলাচরণ স্থরূপ **ঈশ্বরের নামে**কারণ করিবার প্রথা প্রচলিত আছে। এমন কি কোন বিষয়কৰ্ম ঘটিত কোন লিপি বা কাছাকে কোন পত্রাদি লিখিতে হইলে ঐ লিপির ও ঐ পত্রিকার শিরোভাগে অত্যে ঈশ্বরের নাম লিখিতে হয়। এই হিন্দুধর্ম অতি প্রাচীন। যাঁহারা হিন্দু-সমাজ মধ্যে গণ্য হইতে চাহেন, তাহাদিগের সর্ব্ব প্রয়ত্ত্বে ও একান্ত মনে এই ধর্ম প্রতিপালন করা অতি কর্ত্তব্য।

নিত্য নৈমিত্তিক উপাসনা স্কন্ধ হিন্দু বলিয়া নয়, প্রায় সকল জাতীয় লোকে করিয়া থাকে, ষবন জাতি-দিগকে প্রত্যহ নমাজ ও যথা বিধানে রোজা, খৃফান-

দিগকে প্রত্যন্থ ভজনা তদ্যতিরিক্ত প্রতি সপ্তাহে গিজা-ঘরে সমবেত হইয়া ভজনা করিতে দৃষ্ট হয়। কিন্ত এইক্ষণকার হিন্দু ক্তবিদ্য যুবক সম্প্রদায়ী লোক কোন্ ধর্ম অবলম্বন করিয়া চলেন, আমাদিগের স্থূল বুদ্ধিতে বুঝিয়া উঠিতে পারি না। তাঁছারা না আকা না খ্রীফান না পেতিলিক না মুসলমান কোন খেনীর অন্তর্নিবিফ নহেন। তাঁহারা ভ্রমেও দিনান্তে একটীবারও ঈশ্বরের নাম উচ্চারণ করেন না। খাদ্যাখাদ্য বিচার নাই। পরোপকার করা নাই। নিমন্ত্রণ গ্রহণও নাই নিমন্ত্রণ করাও নাই। ইহারা হিন্দুবংশজাত, কিন্তু হিন্দুধর্ম্মের পরিবর্ত্তে এক হতন ধর্ম বাহির করিয়া বসিয়াছেন। ন্যায়ান্যায় বিচার নাই অর্থোপার্জ্জন করাই ধর্মা, আপনা-**मिट्ट अंति शांगि शित्र क्रिक्ट इस्, अश्व ७ भक्ति यान्ड** ধর্ম, স্বীয় পত্নীর বিবিধ অলঙ্কারই ধর্ম, সুরম্য জট্টা-লিকাই ধর্মা, আত্মোদর পরিপুরণ ও স্বীয় স্ত্রী-পুত্রাদির ভরণ পোষণই প্রকৃত ধর্ম, বলিয়া জানেন। ইহারা অন্যান্য আত্মীয় স্বজনদিগকে প্রতিপালন করাকে অধর্ম বলিয়া বিবেচনা করেন। বলিতে কি এরূপ ধর্মাশুন্য থাকা অপেক্ষা প্রকৃত খাঁটান ধর্ম সহত্র গুণে উৎকৃট मत्मह नाई।

চীন, ইংরাজ ও মুসলমান প্রভৃতি বহুধা জাতি আছে, কোন জাতীয় লোক স্বধর্ম পরিত্যাগ করিতে স্বীকৃত নহে, কেবল দুর্বোধ হিন্দু সম্প্রদারী লোক অন্য ধর্ম গ্রন্থত তৎপার। তথাহি যবনাধিকার সময়ে অনেক হিন্দু মহম্মদ প্রণীত ধ্যম গ্রহণ করিয়াছিলেন। এইক্ষণে

অনেকে খ্রীষ্ট মক্ত্রে দীক্ষিত হইতেছেন। যদি দেশের অধিপতিদিশের ধন্ম গ্রহণ করা বিহিত হয়, তবে আর ধন্মে দৃঢ় বিশ্বাস কোথায় ? যদি প্রাণাপেক্ষা ধর্ম সম্যক আদরণীয়, তবে বিভীষিকায় ভীত হইয়া অন্য ধর্ম এহণ করা অতি কাপুরুষের কর্ম বলিতে হইবে\*। যাহারা স্বধন্ম পরিত্যাগ করিয়া অন্য ধর্ম গ্রহণ করেন, তাঁহারা কি বিশ্বাসী বলিয়া গণ্য হইবেন ? এ কথা স্বীকাৰ্য্য বটে যে, কোন দেশেরই রীতি নীতি বিশুদ্ধ নাই, প্রত্যেক জাতির কোন না কোন বিষয়ে দোষ লক্ষিত হইবে, কিন্তু স্বদেশ হিতৈষী ব্যক্তির কর্ত্তব্য স্ব স্ব জাতির কুপ্রথা সংশোধনে যত্নবান হওয়া কোন কুপ্রথা দৃষ্টে বা ক্রোধা-ধীন হইয়া স্ব-ধন্ম চ্যুত হওয়া নিতান্ত উপহাসাম্পদীভূত মূঢ়ের কন্ম। যে ভারতভূমি সভ্যতার আদিম স্থান, যে ভারত ভূমিতে ধর্মশাস্ত্র বেদ বিরাজ করিতেছেন তথাকার অধিবামীরা যে বিজাতীয় ধর্মে আন্থা প্রদর্শন করেন ইহা অত্যন্ত আশ্চর্ব্যের বিষয় !

আরও পিতামাতার দোষে সন্তানগণ অন্য ধর্ম গ্রহণ করিয়া থাকে, কারণ তাঁহাদিগের অর্জ্জনস্পৃহা বৃত্তি অতি বলবতী। অগ্রে জাতিভাবা ও ধর্ম তত্ত্ব উপদেশ না দিয়া অর্থের নিমিত্ত অশ্প বয়ক্ষ স্কুক্মারমতি বালক বৃদ্দকে ভিন্ন জাতীয় ভাষা অধ্যয়নে নিয়োগ করিয়া থাকেন। তাহারা যে ভাষা অনুশীলন করে, তদ্ধর্মের অঙ্কুর কিছু কিছু তাহাদিগের স্কুকোমল তিত্তে অঙ্কুরিত

<sup>\*</sup> যবন রাজাদিগের ভয়ে অনেক হিন্দু মুসলমান ধর্ম এহণ করিয়া ভিলেন।

হইয়া বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইতে থাকে। ধর্মের এমনই প্রবল গতি যে, অনায়ালে উহাদিগের চিত্ত আকর্ষণ পূর্বক সেই ধর্মে নীত করে। সংসর্গ গুণে বালকগণে অন্য জাতির অশন বসনের অন্তকরণে ও অন্য ধর্ম গুহণে তৎ-পর হইয়া থাকে। তথন জার তাহারা জীবন রক্ষা-কারিনী গর্ভধারিনীকে মনে করে না ও অশেষ হিতা-কাঙ্ক্ষী পরম শ্রদ্ধান্দে প্রতিপালক পিতাকেও স্মরণ করে না। যথন সন্তানে অন্য ধর্ম গুহণ করে, তথন পিতা মাতা স্ব জ্বমাত্মক জ্ঞানের প্রতিফল অন্তব করেন। আহা! সেই সময় তাঁহাদিগের অন্তবাপ শ্রবণ করিলে পাষাণ ও দ্বীভূত হয়। অগ্রে সাবধান হইলে ভাবীকালে আর যাতনা পাইতে হয় না। কালাকাল বিচার না করিয়া নিয়ত ধর্মানুষ্ঠান করিবে।

ন ধর্মকালঃ পুক্ষস্য নিশ্চিতো।
ন চাপি মৃত্যুঃ পুক্ষং প্রতীক্ষতে।।
সদাহি ধর্মস্য ক্রিইয়বশোভনা।
যদানরো মৃত্যুমুথেহভিবর্ততে।।
(শান্তি পর্বনি)।

স্ত্যু মনুষ্যকে প্রতীক্ষা করে না স্ত্তরাং তাহার ধর্ম সাধনের কোন নির্দ্ধিত কাল নাই, মনুষ্য যখন স্ত্যু মুখে অবস্থিতি করিতেছে, তখন ধর্মানুষ্ঠান সকল কালেই শোভা পায়।

ধর্ম বিষয়েও অধিক তর্ক বিতক করা কর্ত্তব্য নহে। ধর্ম লইয়া নানা তর্ক উপস্থিত করিলে অন্তঃকরণে নানা সন্দেহ উপস্থিত হয়, সংশয় উপস্থিত হইলে জাতীয় ধদ্মে অনাস্থা জ্মাবার সম্ভাবনা। তথন লোকে কিং কৰ্দ্তব্য বিমূঢ় হইয়া বিপথগামী হয়। অতএব দৃঢতা সহকারে আপন আপন অন্তরে ধন্মকৈ স্থির করিয়া রাখা উচিত। পরকালের ভয় প্রতিনিয়ত অন্তঃকরণে জাগ-রুক থাকা ধর্মের একটা প্রধান অঙ্গ, এজন্য স্ত্যুর দিকে সর্বাদা দৃষ্টি রাখিবে। যাহারা হত্যুকে ভুলিয়া থাকে, তাহাদিগকেই পাপপথে বিচরণ করিতে দেখা যায়। আরও শাস্ত্রকারেরা কহেন '' গৃহীত ইব কেশেয়ু স্ত্যুনা ধর্মমাচরেৎ " যাঁহারা ধর্ম লইয়া আন্দোলন করিয়া বেড়ান, তাঁহাদিগের ধর্মে দৃঢ় বিশ্বাস জন্মে নাই। তাঁহারা নিরন্তর অসুখে কালযাপন করেন। অনেক স্থলে দৃষ্ট হইয়াছে, ভূরি ভূরি ক্লতবিদ্য বুদ্ধিশান ব্যক্তির স্বধর্মে বিশ্বাস না থাকায় তাঁহারা পদে পদে বিপদস্থ হই-য়াছেন, এমন কি সমাজ মধ্যে তাঁহাদিগের নাম উপস্থিত হইলে, অন্তরে মুণার সঞ্চার হয়। একারণ সকল জাতি-রই স্ব স্ব ধর্মা প্রতিপালন করা সর্বাংশেই শ্রেয়কর।

শ্রেরানস্থ ধর্মোবিগুনঃ পরধর্মাৎ স্বন্ধস্তীতাৎ। স্বধর্মেনিধনং শ্রেরঃ পরধর্মাভয়াবহঃ।। (ভগবদ্ধীতা)

জ্ঞাক্ত অৰ্জ্জুনকে এই কথা কহিয়াছিলেন। "সর্বাঙ্গ সম্পান্ন যে পর ধর্মা তদপেক্ষা অঙ্গহীন স্বধর্মাও শ্রেষ্ঠ, যেহেতু ক্ষত্রিয়দিশের যুদ্ধই প্রম ধর্মা তাহাতে প্রাণী বিয়োগ হইলেও স্বর্গ লাভ হয়, কিন্তু এক জাতির ধর্ম অন্য জাতির প্রতি নিষিদ্ধ, এজন্য তাহা করিলে পাপ জমো।

আচারঃ পরমোধর্মঃ শুত্যুক্তন্মার্ত এবচ। তন্মাদন্মিন্ সদায়ুক্ত নিভাং স্যাদান্মবান দিজঃ। ( মন্ত্র)।

আচারই পরম ধর্ম শ্রুতি ও মৃতি কহেন। এজন্য আত্মহিতেচ্ছু দিল যতুবান হইয়া আচারানুগামী হইবে। পুরাকাল হইতে পরস্পরাগত যেরূপ আচার ব্যব-হার চলিয়া আসিতেছে, তাহারই অনুগমন করা অম্ম-দাদির বিধেয়। যদি কোন কদাচার লক্ষিত হয়, তাহার সংশোধনে সচেষ্ট হওয়া নিতান্ত আবশ্যক।

## দেবাৰ্চনা।

হিন্দুদিগের সমুদায় শান্তের উদ্দেশ্য এই যে, নিত্য কর্ম ও পূজা হোমাদি দারা চিত্ত গুদ্ধি হইলে নিরাকার ব্রহ্মের উপাসনার যোগ্য হওরা যায়। আমাদিগের নিত্য নৈমিত্তিক কর্ম করা উচিত। কর্ম করা উচিত বটে, কিন্তু কর্মে যে সমস্ত দেবদেবীর আরাধনা করা যায়, তাঁহাদিগকে ঈশ্বর জ্ঞান করা কর্ত্তব্য ও কর্মের ফলাকাজ্ফা পরিত্যাগ করিয়া কর্মফল ঈশ্বরে অর্পণ করা বিধেয়। নিক্ষাম কর্মাই অতীব প্রেয়ক্ষর, সমুদায় শাস্ত্রে এইরূপ কহিয়া থাকেন, এন্থলে ভগবদ্দীতা হইতে কতিপয় বচন উদ্ধৃত করা ইইতেছে, যথা,

```
এবাতেহভিছিতা সাংখ্যে বুদ্ধিবোগেন্থি মাংশ্ণু।
বুদ্ধায়ুক্তোষয়াপার্থ কর্ম্মবন্ধং প্রহান্যনি।। (১)
নেহাতিক্রমণাশোহন্তি প্রতাবায় ন বিদ্যাতে।
স্মাপমাত্রন্য ধর্মন্য ত্রায়তে মহতোভয়াৎ।। (২)
ব্যবসায়ন্থিকা বুদ্ধিবেকেহ কুফনন্দন।
বন্ধণাধাহ্যনন্তাশত বুদ্ধিযোহব্যবসায়িনাং।। (৩)
যামিমাং পুষ্পিভাবাতং প্রবদন্ত্য বিপশ্চিতঃ।
বেদবাদ্যতা পার্থ নান্যদন্তীতি বাদিনঃ।। (৪)
```

কামান্সানাঃ স্বৰ্গপরা জন্মকর্ম ফল প্রদাং। ক্রিয়া বিশেষবহুলাং ভোগৈশ্ব্য গভিং প্রভি।। (৫)

ভোগৈশ্বর্যা প্রসক্তানাং ত্যাপছত চেত্সাং। ব্যবসায়াজ্মিকা বৃদ্ধিঃ সমাধেনি বিধীয়তে।। (৬)

হৈত্রগুণ্য বিষয়াবেদা নিইস্ক্রগুণ্য ভবার্জন। নির্দ্রন্য নিভা সন্তক্ষো নির্যোগক্ষেম আজবান্।। (৭)

" সাংখ্য নামক তত্ত্ব-জ্ঞান অর্জ্জুনের প্রতি কথিত হইল, ইহাতে যদি অপরোক্ত জ্ঞান না হইয়া থাকে, তজ্জন্য ঞ্রীকৃষ্ণ চিত্তগুদ্ধি দ্বারা তত্ত্ত্জান জন্মিবার নিমিত্ত কন্ম যোগ কহিতেছেন। হে অর্জ্জুন! যাহাতে ঈশ্বরা-পিতি কর্মা দ্বারা চিত্ত গুদ্ধি হইয়া অপরোক্ষ জ্ঞান লাভ করতঃ এই কন্মবিদ্ধ হইতে মুক্ত হইবে"। ১।

''যেমন কৃষি বাণিজ্যাদি কন্মের বিল্প হইলে ফল হানির সম্ভাবনা, ঈশ্বরোদেশে কৃত কদ্মের বিল্প বৈগুণ্যাদির তদ্রপ সম্ভব নাই, ঈশ্বরারাধনা জন্য এই ধর্মের স্বর্ণপা অনুষ্ঠান করা হইলেও নিষ্ফল হয় না''। ২।

"ভগবদ্ধক্তি দারা অবশ্যই উদ্ধার হইব এইরপ নিশ্চরাত্মিকা এক পরতা, কামী ব্যক্তিদিগের অনন্ত-কামনা জন্য অনেক প্রকার বৃদ্ধি হয়, আর তাহাতেও কদ্মফল এবং কদ্মানুষন্ধী অশ্ব-মেধাদি যাগের দিগ্রিজয় কর্মের ন্যায় গুণ ফলাদি নানা প্রকারে বহুশাখা বিশিষ্ট বৃদ্ধি উৎপন্ন হয়, ভগবৎ আরাধনা জন্য নিত্য নৈমিত্তিক কর্মা কিঞ্চিৎ অন্ধ-বৈগুণ্য হইলেও ন্য হয় না, কিন্তু কাম্যকর্মা তদ্ধেপ নহে"। ৩। "বিষলতার ন্যায় আপাততঃ রমণীয়া প্রকৃষ্ট স্বর্গাদি ফল-শ্রুতিরূপ বাক্য-নিচয়ের দ্বারা বিবেক-শূন্য লোকের ভগবদ্ধক্তিতে যে নিশ্চয় মুক্ত হইব, এমন বুদ্ধি হয় না, তাহার হেতু এই যে বেদের মধ্যে যে সকল প্রশংসাপর অর্থাৎ চতুর্মাসীয় যজনশীলগণের অক্ষয় স্বর্গ হয়, এবং যজ্ঞ শেষ সোমপান করিয়া আমরা অমর হইব, ইত্যাদি যে বাক্য সেই কাম্য কর্মের প্রশংসাপর বাক্যেতেই তাহারা রত, অতএব ইহার অতিরিক্ত অন্য প্রাপ্তব্য নাই এই মত কহিয়া থাকে"। ৪।

কাশাক্রান্তচিত্ত মূঢ় ব্যক্তিরা স্বর্গই পরম পুরুষার্থ জ্ঞান করে ও জন্ম কর্মফলাদিপ্রদ ভোগৈশ্বর্য প্রাপ্তির প্রতি সাধনীভূত ক্রিয়া বিশেষের আধিক্য যাহাতে আছে এমত বাক্য সকল বলে "।৫।

"ভোগ ও ঐশ্বর্যাদিতে আসক্ত এবং বিষলতাবৎ আপাততঃ রমণীয়া বাক্য দারা আরুফটিত যে ব্যক্তি সকল তাহাদের সমাধি হয় না অর্থাৎ ঈশ্বরের এক নিষ্ঠারূপ নিশ্চয়াত্মিকা বৃদ্ধি হয় না"। ৬।

"সকাম অধিকারীদিণের নিমিত্ত বেদ সকল কর্মফল সমন্ধ প্রতিপাদক হয়েন, হে অজ্জুন! তুমি নিক্ষাম হও তাহার উপায় এই যে স্থখ দুঃখ শীত উষ্ণাদি দুন্দ্ব বৈর্যাবলম্বন পূর্বক সহ্য কর আর অপ্রাপ্য বস্তুর প্রাপ্তীচ্ছা ও প্রাপ্ত বস্তুর রক্ষা করণ রূপ যে ক্ষেম তদুভয় পরিত্যাগ কর, যেহেতু স্থখ দুঃখাদিতে আসক্ত ও অপ্রাপ্য বস্তুর ইচ্ছা এবং প্রাপ্ত বস্তুর রক্ষণে ব্যাকুল চিত্ত, অসাবধান ব্যক্তিদিগের নিক্ষাম হওয়া সম্ভব নহে"। ।।

যেমন রাজার নিকট কোন ইন্ট সাধনের অভিপ্রায় খাকিলে, রাজপুরুষদিগের সাহায্য সাপেক্ষ হয় এজন্য তাঁহাদিগের উপাসনা করিতে হয়। সেইরপ বিশেশরের নিকট গমন করিতে হইলে প্রথমে অমরগণের আশ্রয় লওয়া উচিত। আরও উপকারকের নিকট রুতজ্ঞতা স্বীকার, ধর্মের একটা প্রধান অন্ধ। পিতৃলোক আমাদিগের পরম হিতৈষী ছিলেন, বলিয়া, যাবজ্জীবন তাঁহাদিগের নিকট রুতজ্ঞতা স্বীকারার্থে আদ্ধ তর্পণাদি করা যেমন বিধেয়; দেবগণও আমাদিগের জীবন রক্ষা করিবার সাধনীভূত শস্যাদি প্রদান করিয়া থাকেন ও স্বর্গাদি স্থখ ভোগের স্থান দান করেন এজন্য রুতজ্ঞতা স্বীকার নিমিত্তে সর্ব্বদা তাঁহাদিগের বন্দনা করা অবশ্য কর্ত্ব্য।

শান্তের মুখ্যবিধিই সর্বতোভাবে প্রতিপাল্য। দেব-দেবীর পূজার নিয়ম ত্রিবিধ। যথা, সাত্ত্বিকী, রাজসী ও তামসী। সাত্ত্বিকী পূজাই সর্ব্বোৎকৃষ্ট, আমাদিণের সাত্ত্বিকী পূজা অবলম্বন করা উচিত। শান্ত্রে সাত্ত্বিকী পূজার এই বিধি দিয়াছেন। যথা,

" সাত্মিকী জপযজ্ঞালৈ নৈবেল্যেক্চ নিরামিথৈঃ"। জপ যজ্ঞ ও নিরামিষ দারা যে দেবার্চনা তাহার নাম সাত্মিকী পূজা"।

" ताक्रमी विलम् दिन्क देनद्वमाः मामिदेयस्था "

বলিদান নৈবেদ্য ও সামিষ দারা যে অর্চনা তাহার নাম রাজসী পূজা। " স্করামাৎসাদ্যুপহারৈর্জপ যক্তৈর্বিনাতুষা, বিনা মন্ত্রৈস্তামসীস্যাৎ কিরাতানান্ত সম্মতা ।"

জপ যজ্ঞ ও মন্ত্র রহিত, সুরা মাংসাদি উপহার দ্বারা যে অর্চনা তাহাকে তামসী পূজা কহে, অসভ্য জাতীয় লোকে এই পূজা করিয়া থাকে। রাজসী ও তামসী পূজায় বলিদানের বিধি আছে, কিন্তু ঐ বলিদান মহানিই-কর। অনিইকর বলিয়া শিব সন্দিশ্ধচিত্ত হইয়া দুর্গাকে প্রশ্ব করিয়াছিলেন। যথা,

জীবাল্ল কম্পাং বিজ্ঞাতুং ততোত্নগাং সদাশিবঃ।
পপ্ৰচ্ছ প্ৰম প্ৰীতা৷ গৃঢ়মেতদ্বলা মদা॥
সৰ্ব্বেবিষণু মন্না জীবা জুক্তাশ্চ কথং শিবে।
শ্ৰুতং মন্না তবোদেশে বুৰ্ণুঃ কামনন্না বধং ।
মহান্ সন্দেহ ইতিমে ক্ৰহি ভল্লে স্থলিশ্চভং।
শক্ষরী তদ্বচ শ্রুত্বা শিববক্তু বিনির্গতং॥
ভীতাতাশ্তং হি ক্রমর্বে প্রত্যুবাচ সদাশিবং॥

শিব রূপা পরতন্ত্র হইয়া প্রীতির সহিত দুর্গাকে এই
গৃঢ় কথা জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, যে "হে ভদ্রে! আমার
অন্তঃকরণে মহান্ সন্দেহ উপস্থিত হইতেছে, যেহেতু
ত্বস্তুক্তগণ, তবোদেশে বিষ্ণুময় যে জীব, সেই জীব বধ
করিয়া থাকে, অতএব আমাকে এ প্রশ্রের সদুত্র প্রদান
কর"। বৃদ্ধার শিবের এই বচন শ্রুত হইয়া এবং
তুঁছাকে ভীত দেখিয়া পার্ক্তী এই উত্তর করিয়াছিলেন।

## **ঞ্জিপার্মকু**য়বাচ।

যেমশার্ক ন মিত্যক্তা প্রাণিহিংসন তৎপরাঃ। তৎ পুজনং মমামেধ্যং यक्तिवाजित्रसागि उः ॥ ১॥ মদর্থে শিবকুর্ব্বন্তি তামদা জীব ঘাতনং। আকল্প কোটি নিরয়ে তেষাং বাসোন সংশয়।। ২।। মমনাম্নাথবা যজ্ঞে পশুহত্যাং করোভি য:। কাপি ডব্লিচ্ছ, ডি নাস্তি কুন্তীপাক মবাপু য়াৎ ॥ ७ ॥ দৈৰে পৈত্ৰে ভথাত্মাৰ্থে যঃ কুৰ্য্যাৎ প্ৰনিছিংসনং। কম্পেকোটি শতং শস্ত্রো রে রবে সনসেৎ গ্রুবং ॥ ৪॥ যে মোহামান দৈর্দে হিহত্যাং কুর্যাৎ সদাশিব। এক বিংশতি ক্লভাশ্চ ভত্তদ্যোনিষু জায়তে।। ৫।। যজ্ঞে যজ্ঞে পশূন হত্বা কুৰ্য্যাৎ শোনিত কৰ্দ্দিং। इस्रा कर्द्धा जर्थाध्मर्गकर्द्धा धर्द्धा जरेथवह। তুল্যা ভবন্তি সর্ব্বেতে ধ্রুবং নরকগামিনঃ॥ १॥ मरमारिक्रण शर्भमहञ्चा मत्रकः शांबप्रस्थराज्य। (या प्रृष्ट मञ् भूरहारम वरमम)मिन मश्महः।। ৮।। দেবতান্তর মন্নাম ব্যাজেন স্বেচ্ছয়া তথা। হত্বা জীবাংশ্চ যে ভক্ষেৎ নিতাং নরকমাপ্ন রাৎ।। ১।। यृत्य वस्ता अर्थ्यद्या यः कृषाम्यक वर्ष्त्र । टिन ति थीशाटि चार्ता नतकः कन् गमाटि ॥ o॥ উপদেষ্টা বংশহন্তা কর্ত্তা ধর্ত্তাচ বিক্রয়ী। উৎসর্গ কর্ত্তা জীবানাং সর্বেষাং নরকং ভবেৎ।। ১১॥ मधाष्ट्रमा वधावाणि श्वानिनाः कत्र विक्रत्य। ख्थान्नकृष्ट भूनाशं क्रुक्वीभारका खरव**न्**रवः।। ১२ ॥ স্বয়ং কামাশয়োভুত্বা যোহজ্ঞানেন বিমোহিতঃ। হন্তানান বিবিধান্ জীবান্ কুর্যাং সন্মাসশঙ্কর ।। ১৩ ॥

ভক্রাজ্য বংশ সম্পত্তি জ্ঞাতি দারাদি সম্পদাং। জচিরাদৈত্রবেরাশো মৃতঃ স নরকং ত্রজেৎ।। ১৪ ।। দেবযজ্ঞে পিতৃশ্রাদ্ধে তথা মাঙ্গল্য কর্মনি। ভবস্যব নরকে বাসো যঃ কুর্যাজ্জীবদাতনং॥ ১৫॥

তথা। সভাগজেনপশূন্হত্বা যে ভক্ষেৎ সহ বন্ধুভিঃ। ভদ্মাত্র লোম সংখ্যাব্দৈরসিপত্রবনেবলেম ।। ১৬।। আব্রোরন্যদেবানাং নাম্লাচ পর কর্মণি। যঃ সংপোষ)পশূন্ হন্যাৎ সোক্ষতামিশ্রমাপু য়াঁ ।। ১৭ ॥ পাশূন হত্তা তথাত্বাং মাং যোহচ্চ য়েক্সাংস শোণিতৈওঃ। ভাৰতন্ত্ৰরকে বাসো যাবচ্চন্দ্র দিবাকরে ।। ১৮।। निर्द्धा कि कार्याज्ञा ए ए वह प्राराम यथक्र पर যশ্মিন্যজ্ঞে প্রতো শস্তো জীবহত্যা ভবে**দ্ধ**ুবং ।১৯ ।। যজ্ঞসারভাচেৎ শক্রঃ কুর্য্যাবৈদপশু ঘাতনং। সভদাধোগতি গচ্ছেদিতরেষাপ্ত কা কথা॥ ২০॥ আবিয়োঃ পুজনং মোহাদ্যেকুর্মাংসশোণিতৈঃ। পতন্তি কুস্তীপাকেতে ভর্মন্ত পশবঃ পুনঃ॥ ২১।। ফলকামাস্ত্র বেদোইক্রঃ পশোরালভনং মথে। পুনস্তত্তৎ ফলং ভুক্তা যে কুর্ব্বন্তি পভন্তাধঃ ॥ ২২ ॥ স্বৰ্গকামোহশ্বমেধং যঃ করোতি নিগমাজ্ঞয়া। তস্তোগান্তে পতেন্তু য়ঃ সজন্মানি ভবাৰ্ণবে।। ২৩ ।। যেহতাঃ পশবো লোকে রিছ স্বার্থেষ্ কোবি দৈঃ। তে পরত্রতান্ হন্নাস্তথা থজোন শঙ্কর।। ২৪।। আত্মপুত্র কলত্রাদি সুসম্পত্তি কুলেচ্ছ্য়া। যো জুরাজা পশৃন্ হনা। আত্মাদীন্ ঘাতয়েৎ সতু ।। ২৫।।

জানন্তিনোবেদ পূরাণ তত্ত্বং যে কর্মাঠ'ঃ পণ্ডিতমানযুক্তা। লোকাধস্তমান্তে নরকে পতন্তি কুর্বন্তি মূর্থ যি পশুঘাতনঞ্চেৎ। ২৬। যেহজানিনো মন্দ ধিযোহক্কতার্থাভবে পশুম্বতি নধর্মশাস্ত্রং।

रावे छा। तरमा ने भाग विद्योग प्राचन विद्या निवास कर स्वार्थ । २१। जाम जिस्सेक्ट सहकट सम्बद्धिः राष्ट्र स्वारंग सहकट सहारेखः ॥ २१। শুদ্ধা অকাষ্ণ । ন বিদন্তি শাক্তা ন ধর্মমার্গং পরমার্থ তত্ত্বং । পাপং ন পুণাং পশুষাতকা যে পুয়োদ বাসো তবতীহ তেষাং । ২৮ জীবাল্লকম্পাং নবিদন্তি মৃঢ়াঃ ভ্রান্তাশ্চ যেহসৎ পথিনো নধর্মং । স্মার্তা তবে প্রাণিবধং লুকুর্যান্তে যান্তি মর্ত্যাঃ থলুরে রবাধাং ।। ২১।

ততন্ত্র থলু জনুনাং ঘাতনং নো করিষাতি।
শুদ্ধাত্মা ধর্মানা, জ্ঞানী প্রাণান্তে নৈর মানবঃ।। ৩০।।
যদীকে দাত্মনং ক্ষেমং তাক্তা জ্ঞানং তদানরঃ।
জীবান কানপি নোহনাছে সফটাপান এব চেছে।। ৩১।।
সম্পত্তিচি বিপত্তেচি পরলোকে ছুকঃ পুমান্।
কদাচিছ প্রাণিনো হত্যাং ন কুর্যান্তত্ত্ববিছ স্বধীঃ।। ৩২ ।।
মানবো যঃ পরত্রেছ তর্ত্ত্ব মিচ্ছেছ সদাশিব।
সর্ব্বং বিস্কু ম্যত্বেন নকুর্যাছ প্রানিনাং বধং।। ৩৩।।
বধাক্রক্ষতি যোমতে গা জীবান্ত ত্ত্ত্ত্ব ধর্মবিছ।
কিং পুনাং তস্যবক্ষোহং ব্রহ্মান্তং সত্রক্ষতি। ৩৪।।
যোরক্ষেছে ঘাতনাছ শস্ত্রো জীবনাত্রং দয়াপরঃ।
কৃষ্ণ প্রিয়তমো নিতাং সর্ব্বক্ষাং করোত্তি সঃ।। ৩৫।।
একম্মিনুক্ষিতে জীবে ব্রেলোকাং তেন রক্ষিতং।
বধাছ শঙ্কর বৈযেন তত্মাক্রক্ষোহ্যেই।। ৩৬।

তথা। পশুহিংদা বিধির্ব পুরাণে নিগমে তথা।
তিজো রজোন্তমোভ্যাংদ কেবলং তমদাপিবা।। ৩৭।।
নরকং স্বর্গ দেবার্থং দংদারায় প্রবর্তিতঃ।
যতন্তৎ কর্মভোগেন গমনাগমনং ভবেৎ।। ৩৮।
দত্যেন দান্তত প্রস্থে দাবিধিইর্নর শঙ্কর।
প্ররুতিত নিরন্তিপ্ত যত্রাপি দাব্দিকী ক্রিয়া॥ ৩৯।
এবং নানাবিধং কর্ম পশোরালভনাদিকং।
কামাশয়ঃ ফলাকাজ্ফী কৃত্বা জ্ঞানেন মানবঃ।। ৪০।
পশ্চাজ্ জ্ঞানাদিনাচ্ছিত্বা ভ্রান্তা দাং তামদীং দদা।
যমভীতি হবং ভক্ত্যা যদি গোবিন্দমাশ্রয়েৎ।। ৪১।
(পান্মোত্র থণ্ড)।

- " যে ব্যক্তি আমার অচ্চনা করিবে বলিয়া জীবহিং সাক্ত রত হয়, তাহার সেই পূজা অপবিত্র এবং জীব হিংসা জন্য তাহার অধোগতি হয়'।। ১।।
- " যে তমোগুণ বিশিষ্ট ব্যক্তি আমার অর্চ্চনায় জীব হিংসা করে, হে শিব! তাহার কম্পেকোটিকাল নিঃসন্দেহ নরকে বাস হয় '।। ২।।
- "যে ব্যক্তি আমার নাম করিয়া অথবা অন্য কোন যজ্ঞে পশু হনন করে, তাহার কখনই নিক্তি নাই, সে কুন্তীপাক নরক ভোগ করে?'॥ ৩॥
- " দৈব কর্ম ও পিতৃ কম্মের নিমিত্ত অথবা আপনার জন্য যে ব্যক্তি প্রাণি হিংসা করে, হে শজো! কম্প-কোটি শত তাহাকে নিশ্চয়ই নরক ভোগ করিতে হয়"॥ ৪॥
- "হে সদাশিব! মোহ প্রযুক্ত হউক আর ইচ্ছাধীনই হউক যে ব্যক্তি দেহা হত্যা করে, তাহাকে একবিংশতি বার যে জাতীয় জীব হনন করে সেই যোনিতে জন্ম-গ্রহণ করিতে হয়"।। ৫।।
- "যে কোন যজ্ঞে যে কোন ব্যক্তি পশু হনন করিয়া শোণিত প্রবাহিত করে, সেই ব্যক্তিকে, শরীরের লোম সংখ্যামুসারে তত বৎসর নরকে বাস করিতে হয়"॥ ৬॥
- " হন্তা কর্ত্তা, উৎসর্গ কর্ত্তা এবং ধর্ত্তা সকলকেই সম-ভাবে নরক ভোগ করিতে হয় "।। ৭॥
- 'বে মূঢ় লোক আমার উদ্দেশে পশু হনন করিয়া সরক্ত পাত্র উৎসর্গ করে সে নিঃসন্দেহ পুযোদ নরকে বাস করে"॥ ৮॥

"দেবতাদিগের মধ্যে মশ্লামচ্ছলে অথবা স্বেচ্ছা পুর্বক যে মনুষ্য জীব হিংসা করিয়া ভক্ষণ করে তাহার নিত্যই নরকে বাস হয়"।। ১।।

" যূপে বদ্ধ করত যে মানব জীব হত্যা করিরা রক্ত কর্দ্দেম করে, তাহার যদি স্বর্গ ভোগ হয়, তবে নরকে আর কে গমন করিবে ?''।। ১০॥

"জীব হিংসার উপদেষ্টা, ক্ত্তা, ধ্র্ত্তা, হন্তা, বিক্রেতা, ও উৎসর্গক্তা সকলকেই নিরয়গামী হইতে হয়"॥ ১১॥

" বধার্থ প্রাণীর ক্রয় বিক্রয়ের মধ্যস্তকে এবং স্থনা-দর্শন কর্ত্তাকে কুন্তীপাক নরক প্রাপ্ত হইতে হয়"।। ১২।।

"হে শঙ্কর ! কামতঃ কিম্বা অজ্ঞানতঃ আমার নাম করিয়া যে ব্যক্তি বিবিধ পশু হনন করে, তাহার রাজ্য সম্পত্তি বংশ জ্ঞাতি ও দারাদি সম্পদ প্রভৃতি অচিরাৎ কালের মধ্যে নাশ প্রাপ্ত হয়, এবং সেই ব্যক্তিকে দেহান্তে নরক ভোগ করিতে হয়"।। ১৩।। ১৪।।

" দেবযজ্ঞে পিতৃত্রাদ্ধে ও মাঙ্গলিক কর্মে যে ব্যক্তি পশু হিংসা করে, তাহার নরকে বাস হয়'।। ১৫।।

"ছলতঃ আমার উদ্দেশে পশু বধ করিয়া যে ব্যক্তি সেই মাংস বন্ধুগণ সহ ভক্ষণ করে, সেই ব্যক্তি, গাত্র-লোম সংখ্যা বংসর অসিপ্রাভিধান-নরকে বাস করে"। ১৬॥

" আমাদিগের অথবা অন্য কোন দেবতার কর্মে যেব্যক্তি পো্যিত পশু হনন করে, তার অন্ধতামিঞা নরকে বাস হয়"॥ ১৭॥

" যে ব্যক্তি পশুর মাংস শোণিত দারা আমাদিগের

আর্চনা করে, সেই ব্যক্তির যাবৎ চন্দ্র সূর্য্যকাল নরকে বাস হয়'।। ১৮॥

- " যে যজ্ঞে জীবহিংসাহয়, সেই যজ্ঞের সমগ্র সামগ্রী ভন্ম তুল্য অর্থাৎ পণ্ড হয়'।। ১৯।।
- " অন্যান্য ব্যক্তির ত কথাই নাই, যদি ইন্দ্র যজ্ঞ আরম্ভ করিয়া সেই যজ্ঞে পশু হনন করেন, তবে তাঁহারও অধোগতি হইবে"॥ ২০॥
- "যে ভ্রান্ত ব্যক্তি মাংস শোণিত দ্বারা আমাদিণের পূজা করে, তাহার কুন্তীপাক নরকে বাস হয়, ও তদনন্তর পুনরায় তাহাকে পশু যোনিতে জন্ম পরিগ্রন্থ করিতে হয়"॥ ২০॥
- " ফলাকাজ্জী ব্যক্তিগণ স্বৰ্গ ভোগেচ্ছায় যজ্ঞে পশু হনন করে, কিন্তু তাহাদিগকৈ স্বৰ্গভোগাত্তে পুনরায় অব-নীতে জন্ম পরিগ্রহ করিতে হয় ইহা বেদে কথিত''৷৷২২৷৷
- " অশ্বমেধ যজ্ঞেও ঐরপ স্বর্গভোগাত্তে অবনী, ইহ। নিগমে উক্ত হইয়াছে"॥ ২৩॥
- "হে শঙ্কর ! আপনার হিতবোধে যাহারা পশু হনন করে, পরিণামে ঐ সমস্ত পশু খড়গ দ্বারা সেই মানব সমুদায়কে সংহার করে"।। ২৪।।
- "যে দুরাত্মা আপন কুল, ঐশ্বর্য ও স্ত্রী পুত্রের জন্য প্রাণি বধ করে, সে র্যক্তি আত্মঘাতী হয় '॥ ২৫॥
- ''যে সমস্ত পণ্ডিতাভিমানী কর্মাঠ ব্যক্তি, বেদ ও পুরা-ণের তত্ত্ব না জানিয়া পশু হিংসা করে, তাহারা অতি মুর্খ নরাধম, চরমে তাহাদিগকে নরকগামী হইতে হয়'।। ২৬।।

"যে সকল অজ্ঞানী অক্কতার্থ মূঢ় ব্যক্তি স্বর্গ নরক ও ধর্মশাস্ত্র না জানিয়া পশুবধ করে তাহারা ঘোর নরকে পতিত হয়"।। ২৭।।

" সেই সকল ব্যক্তির নরক হয়, যে শাক্তেরা ধর্মমার্গ, পরমার্থতত্ত্ব ও পাপপুণ্য না জানিয়া পশু হত্যা করে"॥ ২৮॥

''বে সকল কুপথগামী জ্রান্ত ও মূঢ় ব্যক্তি, ধর্ম এবং
' জীবের প্রতি দয়া করা অবশ্য কর্ত্তব্য, ইহা না জানিয়া প্রাণিছিংসা করে তাহাদিগের রোরব নরকে বাস হয়। প্রজন্য শুদ্ধাত্মা ধার্মিক জ্ঞানী মন্তব্যেরা প্রাণান্তেও প্রাণিছিংসা করিবেন না"।। ২৯॥ ৩০॥

''যিনি আপনার শুভইচ্ছা করেন, তিনি বিপদে পতিত হইয়াও যেন কোন জীবের হিংসা না করেন''।। ৩১॥

" যে তত্ত্ববিৎ সুধী ব্যক্তি প্রলোকের হিতাকাজ্জা করেন, তিনি কি বিপদে কি সম্পদে কখনই জীব হত্যা করিবেন না'। ॥ ৩২॥

"হে সদাশিব! যিনি ঐহিক ও পারত্রিকের কল্যাণ বাসনা করেন, তিনি যেন কখনই বিষ্ণুময় জীব সমুদায় হনন না করেন' ॥ ৩৪॥

"হে সদাশিব তাহার পুণ্যের কথা বলিতে পারি না, যে তত্ত্বজ্ঞ ধর্মাবিৎ লোক হিংসা হইতে জীবকে রক্ষা করে তাহার ব্রহ্মাণ্ড রক্ষা করা হয়"॥ ৩৪॥

"হুহ শন্তো! রূপা পরতন্ত্র হইয়া যে লোক হত্যা হইতে জীব রক্ষা করে, সে ব্যক্তির সকল রক্ষা করা হয়, এবং সেই নর রুষ্ণের প্রিয়তম হয়"।। ৩৫॥

"হে শঙ্কর! একটা প্রাণী রক্ষা করিলে ত্রৈলোক্য

রক্ষা করা হয়, এই হেতু বধ না করিয়া রক্ষা করাই শ্রেষঃ"।। ৩৬ !।

" यिन वल निशंस ও পুরাণে পশুহিং সার বিধি আছে, ये विधि छात्र। अर्थ ने ने के उछाई मुखे इहेरल्ड, उहा किवल मूर्निबात मर्मार शंसनाशमनकाती, ताज्य उ लामम व्यक्तिशास जमा उँक इहेशाइ"। ७१। ७৮॥

"হে শঙ্কর! উপরোক্ত পশুবধ বিধি কথনই সাত্তিকী কর্মের জন্য নহে, কেবল কামাশয় ফলাকাজ্জী লোকেরাই পশু হিংসা করিয়া থাকে'।। ৩৯।। ৪০।।

"জ্ঞান-অসি দারা ঐ সকল ভ্রম চ্ছেদন করিয়া গোবিন্দের পদাঞ্জা করিলে তাহার আর যমভয় থাকে না"।। ৪১।।

শান্তে বৈধ হিং সার বিধি আছে, অবিধিও দৃষ্ট হয়, কিন্তু অধিকারী বিশেষে অশেষ শান্ত উক্ত হইয়াছে; অতএব অসভ্য লোকের অনুষ্ঠান সভ্য লোকের নিতান্ত অকর্ত্তব্য। অনেকে কহিয়া থাকেন, বলিদান অনেকের একটা কোলিক কর্মা, কোলিক কর্মা পরিত্যাগ করা উচিত হয় না। এ কথার উত্তর এই যে, পূর্ব্ব পুরুষ মহাশয়েরা সকলেই যে বৃদ্ধিমান ও অভ্রান্ত ছিলেন এমন নহে, যদি কেহ তামস প্রকৃতি জন্য পশু হনন করিয়া গিয়া থাকেন বলিয়া যে তাঁহার বংশাবলী সেইরূপ কর্মা করিবেক ইহা অবশ্যই মুক্তি বহিভূতি। বিবেচনা কর্মন মৃদ্ধি পুরুষগণের মধ্যে কেহ কোন নিন্দনীয় অপকর্মা করিয়া থাকেন, তাহা হইলে তাঁহার অনন্তরজ্ঞাত নরগণ কি সেই অপকর্ম্ম আবহমান অমুষ্ঠান করিবেক ? সংপ্রতি অনেকে

বলিদান উঠাইয়া দিয়াছেন, কিন্তু যাঁহারা তুলিয়া দিয়া-ছেন তাঁহাদিগের মধ্যে অনেককেই মাংসাশী দেখা যায়। পাঠক মহাশয়েরা বিচার করুন্ যে তাঁহারা কিরূপ সাজিক লোক।

সেরি শাক্ত গাণপ্রত্য বৈষ্ণব ও শৈব তন্ত্রে এই পঞ্চ-বিধ উপাসকের উল্লেখ আছে। ঐ উপাসক সকলে ऋ ऋ ▶ইফ দেবতাকে ত্রন্ধ-বোধে সংগোপনে অর্চনা করিয়া থাকেন। পূর্ব্বের লোক সমুদায় কোন নৈমিত্তিক দেব পুজা কুরিতে হইলে শালগ্রাম শিলায় ঐ দেবের পুজা করিতেন: ভদ্তিন্ন কোন কোন স্থানে প্রস্তরাঙ্কিত দেব-যন্ত্র ও শিবলিক্ষের পূজার নিয়ম ছিল। তদনন্তর মানব-গণের মত শ্রদার হাস হইতে লাগিল ততই বাছাড়বর বৃদ্ধি পাইতে লাগিল ; অর্থাৎ পুতুল পূজা হইতে আরম্ভ হইল। প্রাচীন পরস্পরায় গুনা গিয়াছে, কালী ও জগ-দ্ধাত্রী প্রতিমা ৭০।৮০ বৎসর পূর্বের অপ্রকাশিত ছিল। অধুনা বারোইয়ারি পুজোপলক্ষে কত রক্ম হূতন হূতন দেব মূর্ত্তি আবিষ্কৃত হইতেছে। পুতুল পূজায় সার কর্ম কিছুই দৃষ্ট হয় না। এইক্ষণে অতি অস্পানীয় জাতিরাই প্রতিমা নির্মাণ ও উহার চিত্র কর্ম্ম করিয়া থাকে এবং ষে সমুদয় পদার্থে উহার রক্ষ প্রতিফলিত করে, তাহা অত্যন্ত অশুচি। ষখন পুরোহিত মহাশয়েরা ঐ প্রতিমা স্পর্শ করিয়া প্রাণগ্রতিষ্ঠা করেন, তথন তাঁহারা নিঃসন্দেহ অশুচি ছইবেন। যখন শাস্ত্রে মানসিক পূজাকে সর্ব্বোৎ-ক্লফ বলিয়া কহিয়াছেন, তখন দেবতাদিগের অনুপম वृद्धि अखद्रक्तिया अकाख धान कताहै विद्धाः मामाना

পুতুলের সৃহিত সেই মূর্ত্তির তুলনা করিতে গেলে দেবতাদিগের প্রতি অবজ্ঞা করা হয়। যে দেবী জগৎজননী
তাঁহাকে ব্যভিচারিনীর আক্রতি পুতৃলের সহিত উপমা
দেওয়া কি মূঢতার কর্মানহে ? বিবেচনা করুন যদি কোন
ভদ্র লোকের আক্রতির অনুকরণ সামান্য পুতৃলে করা
হয় এবং ঐ পুতুলে কোন অক্সের বৈলক্ষণ্য হয় তবে
তিনি নিশ্চয়ই মনে মনে বিরক্ত হইবেন। তবে আর
স্করগণের সন্তোষ বিধান কোথায় রহিল।

পুতুল পূজার আধিক্য বাঙ্গালীদিগের মধ্যেই দৃষ্ট
হয়। যদি উহা হিন্দুদিগের পরম ধর্ম হইত তবে
ব্রহ্মধি প্রদেশ ও ব্রহ্মাবর্ত্ত প্রদেশে অবশ্যই প্রচলিত
থাকিত। ঐ সকল প্রদেশ হিন্দুদিগের আদিম বাসন্থান,
এবং তথায় অনেক বেদবেতা লোক আছেন। বাঙ্গালীরা
প্রায়ই বেদাধ্যয়ন বিহীন। পুতুল পূজা শ্রেষ্ঠত্বরূপে গণ্য
হইলে ঐ সমুদায় প্রদেশীয় লোকে কখনই ঐ পূজায়
বিমুধ থাকিতেন না।

় অন্যদ্দেশীয় লোকে পুজোপলক্ষে যত অর্থ ব্যয় করেন, তাহার অধিকাংশই প্রতিমায় ও জঘন্য নৃত্য গীতাদিতে পর্য্যবসিত হয়। দান ভোজনাদি সৎকর্মের সময় বিষম টানাটানি ঘটিয়া উঠে। অনেক ছলে দেখা গিয়াছে সামান্য নর্ত্তনী সহাস্য বদনে ও পুরোহিত মহাশয় দীন নয়নে কর্মীর নিকেতন হইতে নিঃস্ত হইতেছেন। এক এক প্রতিমার সাজই বা কত, দুই তিন দিন পরে ঐ বহু ব্যয় সম্পন্ন। প্রতিমা জলে নিঃক্ষিপ্তা হইয়া থাকে। কি দুংখের বিষয়। এতাদৃশ অন্যায্য কর্মে

এরপ প্রচুর অর্থ ব্যয় করা কি বুদ্ধিমান জীবের কর্ম ? বহু কটে অর্থোপার্জিত হইয়া থাকে, সেই অর্থ না দেবায় না ধর্মায় না আত্মায় কোন সৎকার্য্যে পর্য্যবিদিত হয় না। এরপ র্থা ব্যয় করা পোত্তলিক মহাশয়দিগের কেল অহঙ্কার প্রকাশ মাত্র। বারোইয়ারির ইয়ারেরা প্রজাপলক্ষে এরপ নিয়মাতিরিক্ত পরিশ্রম স্বীকার করিয়া থাকেন, যে সাংসারিক কার্য্যে তথন আর একটী বারপ্ত মনোনিবেশ করিতে পারেন না, এমন কি তাঁহা-দিগের আহার নিজার সময়ের অপ্রতুল ঘটিয়া উঠে। ঐ পূজার জন্য কোন স্থানে চাঁদা ও কোন স্থানে ভিক্ষা করিতে তাঁহারা কিছুমাত্র সঙ্কু চিত হয়েন না। ইয়ারেরা যদি হিতাহিত বিচার পরতন্ত্র হইয়া ঐ অর্থের ও ঐ পরিশ্রমের শতাংশের একাংশ দেশ হিতকর কার্য্যে ব্যয় করেন তবে আর বক্ষভূমির সোভাগ্যের সীমা থাকে না।

কোন কোন স্থলে হণাুয়ী প্রতিমার বিধি নিরীক্ষিত
হয় বটে, কিন্তু এইক্ষণকার প্রতিমার সহিত উহার সম্পূর্ণ
প্রভেদ লক্ষিত হয়। কোন কোন মহাত্মা প্রতিমা পূজা
করিয়াছিলেন কিন্তু দুই এক ব্যক্তি প্রতিমা পূজা করিলে
উহা সাধারণ বিধি হইতে পারে না। ঘটপটাদিতে
দেবার্চনা করাই শ্রেয়ঃকম্প। এবং এক জ্ঞানের অনুকূল সাত্মিকী পূজা করাই অতীব কর্ত্রব্য। তামসী রাজসী
পূজা কেবল মূর্থদিগের প্রবৃত্তি ক্রমশঃ সৎপথাবলম্মী
করিবার নিষিত্ত উক্ত হইয়াছে। কোন কোন শাস্ত্রে
প্রতিমা পূজার দোষ উল্লিখিত হইয়াছে। যথা

অপ্সুদেবা মন্নব্যাণাং দিবিদেবা মনীবিণাং । কাষ্ঠলোক্টেয়ু মূথ ণিাং যুক্তস্যাত্মনি দেবতা।। (শাভাতপ)।

ইতর মনুষ্যেরা জলে ঈশ্বর জ্ঞান করে, পণ্ডিতেরা এহাদিতে ঈশ্বর জ্ঞান করেন, মুর্থেরা কাষ্ঠ এবং হৃত্তিকা নির্মিত প্রতিমায় ঈশ্বর জ্ঞান করে, এবং জ্ঞানীরা আত্মাতে ঈশ্বর জ্ঞান করেন।

> কিংস্বল্পতপদাং নৃগামচ্চ য়িাং দেবচক্ষ্যাং। দর্শন স্পর্শন প্রশ্নপ্রহ্ব পাদাচ্চ নাদিকং॥ ( প্রীভাগবং )।

যাহাদিণের তীর্থস্বানাদিতে তপস্যা বুদ্ধি, প্রতিমাতে দেব জ্ঞান, তাহাদিণের, যোগেশ্বরদিণের দর্শন, স্পর্শন, নসক্ষার ও পাদার্চন অসম্ভবনীয় হয়।

## বুক্ষোপাসনা।

আত্মানমেবোপাসিত। (শ্রুতিঃ)।

**আত্মাস্বরূপ** ত্রন্ধ তাঁহারই উপাসনা করিবে।

যিনি নিখিলবিখের অদ্বিতীয় অধীখর, যিনি নিরু-পাধি, নির্বিক প্র, নিরাকার: ষড় বিকার\* বিহীন ও পরাৎ-পর, যিনি সচিদানন্দ স্বরূপ, যিনি জাগ্রত স্পু সুষ্প্ত্য-বস্থাত্রে সমভাবে বিদ্যমান রহিয়াছেন, যাঁহার ইঙ্গিতে স্থিটি স্থিতি প্রলয় হইয়া থাকে, যিনি জ্ঞানীগণের নিকটে জলে ছলে শূন্যে সমভাবে প্রতীয়মান হইয়া থাকেন, ষিনি অজ্ঞানান্ধ প্রাণীদিণের সমীপে অপ্রকাশিত রহি-য়াছেন, যাঁহার ভয়ে ভীত হইয়া প্রতিদিন প্রভাকর স্বকর বিতরণ পুরঃসর বিশ্ব সংসারকে সমুজ্ঞলিত করি-তেছেন, ও প্রভঞ্জন মন্দ মন্দ সঞ্চরণ দ্বারা প্রাণী নিচয়ের প্রাণ দান করিতেছেন, যাঁহার ভয়ে কলানিধি স্বগণ সহ সমুদিত হইয়া স্বীয় কোমুদী বিকীর্ণ পূর্বক তিমিরারত বিভাবরীকে দিবস তুল্য দীপ্তিশালিনী করিতেছেন, যাঁহার নিয়মে শীত বসন্ত প্রভৃতি ঋতু সকল পর্যায়ক্রমে আগমন প্রতিগমন করিতেছে, যিনি হংসকে শুক্র ও শুক পক্ষীকে হ্রিদ্বর্ণে শোভিত করিয়াছেন, যিনি শিখী-কলাপে অনুপম শিল্প নৈপুণ্য প্রকাশ করিয়াছেন, যিনি

<sup>\*</sup> বিদামানতা, জন্ম, রিদ্ধি, হ্রাস, নাশ ও অবস্থান্তর।

জীবগণের মক্ষলাভিপ্রায়ে জগতে অনবরত কল্যাণ-বারি
বর্ষণ করিতেছেন, যাঁহার আজ্ঞায় বস্থমতী বন্ধ ফলমূল ও শস্যাদি প্রসব করিয়া সচেতন জীব নিকরকে
ভোজ্য প্রদান করিতেছেন, ও যদাজ্ঞায় প্রবালকীট সমুদায়
ভাবী জীবগণের বাসন্থানের নিমিত্ত নিরন্তর দ্বীপ নির্মাণে
নিমুক্ত রহিয়াছে, যিনি, কি মনুব্য, কি পশু, কি কীট
কি পতদ সকলকেই আত্মরক্ষা ও অপত্যমেহর্ত্তি
প্রদান করিয়া অপার মহিমা প্রচার করিয়াছেন, যিনি
সন্তান ভূমিষ্ঠ হইবার পূর্বের, সেই সন্তানের জীবন রক্ষার
নিমিত্তে জননীর স্তানে দুগ্ধ প্রদান করিয়া থাকেন;
ও যিনি নরলোকের বৃদ্ধিতে ধর্মা, অর্থ, কাম, মোক্ষ এই
চতুর্বের্গ ফল প্রদান করিয়া থাকেন, সেই সর্ব্বাধার
করুণাকর পরমেশ্বর অস্মদাদির নিতান্ত উপাস্য। অতএব ঈশ্বরারাধনা ব্যতীত কোন জীবের নিত্য স্থাইইবার
উপায়ান্তরাভাব।

যতোবাচ নিবর্ত্তন্তে অপ্রাপ্য মনসাসহ। (শ্রুতিঃ)।

মনের সহিত বাক্য যাঁহার স্বরূপ না জানিয়া নির্ত হয়, তিনিই এ জগতের অধীশ্বর, স্ফি স্থিতিলয়ের কারণ, তাঁহারই উপাসনা অত্যাবশ্যক।

> ভূতানাম্প্রাণিনঃ শ্রেষ্ঠাঃ প্রাণিনাং বৃদ্ধিজীবিনঃ। বৃদ্ধিমংমুনরাঃ শ্রেষ্ঠা নবেয়ু ব্রাহ্মণাঃ মৃতাঃ॥

ব্রাহ্মণেসুচ বিশ্বাংসো বিশ্বৎসুক্তবুদ্ধারঃ। কৃতবুদ্ধিযুক্তারঃ কর্তৃযু ব্রহ্মবেদিনঃ॥
( মন্ত্র )।

তাবৎ স্থাবর জঙ্গুমের মধ্যে কীটাদি প্রাণীগণ শ্রেষ্ঠ, প্রাণী সকলের মধ্যে পশু প্রভৃতি বুদ্ধি জীবিরা শ্রেষ্ঠ, আর ঐ বুদ্ধিজীবিদের মধ্যে মন্তুয়েরা শ্রেষ্ঠ হয়েন। এবং নরদিগের মধ্যে ত্রাহ্মণেরা শ্রেষ্ঠ, ব্যাহ্মণদিগের মধ্যে বিদ্বান ত্রাহ্মণেরা শ্রেষ্ঠ, বিদ্বান ত্রাহ্মণদিগের মধ্যে কতবুদ্ধিরা শ্রেষ্ঠ, রুত-বুদ্ধিদিগের মধ্যে অনুষ্ঠান-কর্তারা শ্রেষ্ঠ, এবং তাঁহাদিগের মধ্যে ত্রহ্মজানী শ্রেষ্ঠ হয়েন।

সর্ব্বেষামপি চেত্রামাত্ম জ্ঞানং পরং স্মৃতং । তদগ্রসর্ব্বিদ্যানাং প্রাপ্যতেহ্যমৃতং ততঃ॥ ( মন্ত্র )।

সকল ধর্মের মধ্যে পরমাত্মার জ্ঞান শ্রেষ্ঠ, যেহেতু সকল বিদ্যার মধ্যে প্রধান আত্মবিদ্যা হইতে মুক্তি প্রাপ্ত হয়।

মন্থ যেরূপ কহেন সকল শান্তেই এরূপ ব্রহ্মজ্ঞান সর্বাপেক্ষা শ্রেষ্ঠতম কহিয়া থাকেন, অতএব সর্বত্যো-ভাবে ব্রহ্ম-জ্ঞান লাভে যতুবান হওয়া মনুষ্যের অবশ্য কর্ত্ত্বিয়, ঈশ্বরারাধনা না করিলে বিশেষ প্রত্যবায় আছে।

সোপানভূতং মোক্ষ্য মান্ত্র্যং প্রাপ্য ছল্ল ভিং।
যন্তারয়তি নাজানং তত্মাৎ পাপ তরোত্রকঃ।।
( কুলার্ণির )।

নর জন্ম মোক্ষের সোপান স্বরূপ, এই দুর্লুভ মানব দেহ ধারণ করিয়া যিনি আত্মত্রাণ না করিলেন, তাঁহা হইতে সংসারে আর শ্রেষ্ঠ পাপবান কে।

> প্রাপাচাপাত্তমং জন্ম লব্ধাচেন্দ্রির সেচিবং। নবেত্যাত্মহিতং যস্তু সভবেদাত্মঘাতকঃ॥ ( কুলার্শব )।

শোভনেন্দ্রিয় বিশিষ্ট উত্তম মনুষ্য জন্ম লাভ করিয়া যিনি আত্মহিত না জানিলেন, তিনি আত্মঘাতী হয়েন।

ডমেববিদিস্বাতি মৃত্যুমেতি নান্যঃ পক্ষবিদ্যুতেহয়নায়। ( শৃতাশতর শ্রুতিঃ )।

কেবল আত্ম-জ্ঞানই স্ত্যু অতিক্রমণের বিষয় হয়, তদীয় জ্ঞান ব্যতীত মোক্ষের উপায় নাই।

ইছচেদ বেদীদথ স্তামস্তি ন চেদিহাবেদীয়াহতিবিন্ফিঃ। ( তলবকার শ্রুতিঃ )।

যে সকল ব্যক্তি ইহ-জয়ে ঈশ্বরের স্বরূপ জানেন তাঁহাদিগেরই সকল সত্য, অর্থাৎ অনায়াসে মোক্ষ হয়; আর যাঁহারা জগৎ কারণ পরমেশ্বের স্বরূপ না জানেন তাঁহাদের মহান বিনাশ হয়।

আছচিতমাত্রং। (বেদান্ত মত্রং)।

পরমেশ্বর পূর্ণ চৈতন্য স্থরূপ, অতএবং যাঁহার চৈতন্য

সত্ত্বায় জগতের চৈতন্য হইতেছে, তাঁহার উপাসনায় আসক্ত না হইলে মহাপ্রাধ হইবে।

এই আত্মা কেবল মন্নুষ্যদিগের উপাদ্য নছেন। কি স্থার, কি অস্থার; কি গন্ধর্মর, কি অপ্যার; সকলের উপার ঈশ্বরোপাদনার বিধি আছে।

ততুপর্যাপি বাদরায়ণঃ সম্ভবাৎ। (বেদান্ত স্করং)।

নরদিনের উপর যেমন ত্রন্ধোপসনার বিধি, দেবতা-গণের প্রতিও সেইরূপ বিধি, বাদরায়ণ কহিতেছেন। অমরগণ যে পরত্রন্ধের উপাসনা করিয়াছিলেন, তাহা বেদে দৃষ্ট হইতেছে।

তন্মাদা ইন্দ্রোহতিতরামিবান্যান্ দেবান্ সহ্যেনদ্রেদিষ্টং। পস্পর্শ সহ্যেনএ প্রথমোবিদাঞ্চকার ত্রন্মেতি।। (কেন-শ্রুতিঃ.)।

ত্রিদশাধিপতি আত্মার অতি নিকটে গমন করিয়া-ছিলেন, ও অন্যান্য দেবতাপেক্ষা অত্যে আত্মাকে জানিয়াছিলেন; এজন্য সকল স্থর হইতে তিনি শ্রেষ্ঠ হইলেন।

শাস্ত্রে এই আত্মাকে কিরুপে কহিয়াছেন, ও তাঁহার উপাসনার কিরুপ নিয়ম তাহা লেখা যাইতেছে।

যন্তদন্তেশামগ্রাছমণোত্রমবর্ণমচক্ষ্ণ শ্রোত্রং তদপানি পাদং নিতাং বিভুং। দর্ব্বগতং সুত্রক্ষাং ওদবাসং যন্ত ত্যোনিং পরিপশান্তি ধীরা:।।
( মুগুকোপনিষ্ম )। ষিনি জ্ঞানেন্দ্রিয়ের অবিষয়, কর্দোন্দ্রিয়ের অতীত, রূপ রহিত, চক্ষু স্রোত্র বিহীন, হস্ত পদ শূন্য, জন্মহত্যু বিবর্জ্জিত, সর্বব্যাপী সর্ব্বগত, অতি স্ক্রম স্বভাব, হ্রাস রহিত, সর্ব্ব-ভূতের কারণ, ঈশ্বরকে ধীরেরা সর্ব্বতোভাবে দর্শন করেন।

সপর্য্যাগচ্ছু ক্রমকায়মত্রণমন্নাবিরং শুদ্ধমপাপবিদ্ধং কবির্মনীধী। পরিভূঃ স্বয়স্ত র্যাধাতথাতোর্থান্ ব্যদধাচ্ছাশ্বতীভ্যঃ সমাভাঃ॥ (ঈশোপনিষৎ)।

তিনি সর্বব্যাপী, নির্মাল, নিরবয়ব, শিরা ও ত্রণ রহিত, শুদ্ধ, অপাপবিদ্ধ, তিনি সর্ব্বদর্শী, মনের নিয়ন্তা, তিনি সকলের শ্রেষ্ঠ ও স্বপ্রকাশ, তিনি সর্ব্বকালে প্রজা-দিগকে যথোপযুক্ত অর্থ সকল বিধান করিতেছেন।

সর্ব্বেন্সির গুণাভাসং সর্ব্বেন্সির বিবর্জিভম। সর্ব্বস্য প্রভুমীশানং সর্ব্বস্য শরণং স্বহুৎ।। (শ্বেভাশ্বভরোপনিষ্ৎ)।

তাঁহা দারা সকল ইন্দ্রিয়ের গুণ প্রকাশ পায়, কিন্ত তিনি সকল ইন্দ্রিয় বিবর্জ্জিত। তিনি সকলের প্রভু, সকলের ঈশ্বর, সকলের আশ্রয়, এবং সকলের স্বস্থাৎ।

ভদেজভিভইনজভি ভদ্বে ভদ্তিকে ভদন্তরসা সর্বস্য ভদুসর্বস্যাস্য বাহুভঃ।

(क्रांभिनियद ।

তিনি চলেন তিনি চলেন না, তিনি দূরে আছেন, তিনি নিকটেও আছেন, তিনি এই সকলের অন্তরে আছেন তিনি এই সকলের বাহিরেও আছেন।

প্রাণোছেষয়ঃ সর্ব্বভূতৈ বিজ্ঞান বিদ্বান্ ভবতে নাতিবাদী আত্মকীড় আত্মরতি ক্রিয়াবানের ব্রহ্মবিদাং ব্রিষ্ঠঃ।

( মুণ্ডক শ্রুডিঃ )।

ষিনি সর্বভূতে প্রকাশ পাইতেছেন তিনি সকলের প্রাণ স্বরূপ, জ্ঞানীলোক ইংহাকে অতিক্রম করিয়া কোন কথা কহেন না; ইনি প্রমাত্মাতে ক্রীড়া করেন ও প্রমাত্মাতে রমণ করেন এবং সৎকর্মশীল হয়েন, ইনি ব্রহ্মোপাসকদিগের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ।

তমেবভান্তমন্মভাতি সর্ব্বং তদ্যাভাসমর্ব্যমিদং বিভাতি'। ( মুগুক শ্রুতিঃ )।

সমুদায় বিশ্ব ঈশ্বরাভার অনুগামী হইতেছে, তাঁহার আভা তাবৎ সংসারকে দীপ্তিমৎ করিতেছে; সেই ঈশ্বর জ্যোতির জ্যোতিঃ হয়েন।

অপানিপাদোজবনোগৃহীতা পশাতাচক্ষুঃ সশ্লোতাকর্ণঃ। সবেজিবেদাং নচত স্যান্তি বেতা তমাত্তরগ্রাং পুক্ষং মহান্তং॥ (খেতাখতরোপনিষ্ণ)। তাঁহার হস্ত নাই তথাপি তিনি গ্রহণ করেন, তাঁহার পদ নাই তথাপি তিনি গমন করেন, তাঁহার চক্ষু নাই তথাপি তিনি দর্শন করেন, তাঁহার কর্ণ নাই তথাপি শ্রবণ করেন; তিনি যাবৎ বেদ্যবস্তু সমস্তই জানেন কিন্তু তাঁহার জ্ঞাতা কেহ নাই, ধীরেরা তাঁহাকে সকলের আদি, পূর্ণ ও মহান্ করিয়া বলিয়া বলিয়াছেন।

ভমীশ্বরাণাং পরমং মহেশ্বরং তন্দেবতানাং পরমঞ্চ দৈবতং। পতিং পতীনাং পরমং পরস্তাৎ বিদামদেবং ভুবনেশমীডাং।। (শ্বেতাশ্বতরোপনিষৎ)।

সকল ঈশ্বরের যিনি পরম মহেশ্বর, সকল দেবতার যিনি পরম দেবতা, সকল পতির যিনি পতি, সেই পরাৎ-পর প্রকাশবান স্তবনীয় ভুবনেশ্বরকে আমরা জ্ঞাত হই।

নিভ্যোহনিত্যানাং চেতনক্ষেত্নানাং একোবহূনাং যোবিদধাতি কানান্। তমাত্মস্থং যেহনুপশ্যন্তি ধীরান্তেষাং শান্তিঃ শাশ্বতী নেতরেষাং।। ( কঠবল্মী )।

যাবৎ অনিত্যের মধ্যে নিত্য ও চেতনের মধ্যে চেতন, এক অর্থাৎ অদ্বিতীয় সকলের অজ্যীফদায়ক ও বুদ্ধির অধিষ্ঠাতা প্রমেশ্বরকে যাঁহারা জানেন; তাঁহাদিগেরই নিত্য শান্তি হয় অর্থাৎ মুক্তি হয়, ইতরের হয় না।

ভমেইবকং জানধ আত্মানং জন্যাবাচো বিমুঞ্জ।
( মুগুকোপনিষ্ক )।

অন্যালাপ ত্যাগ করিয়া কেবল আত্মার স্বরূপ ঈশ্বর এক অর্থাৎ অদ্বিতীয় তাঁহাকেই জানুন।

অশব্দমস্পর্শমরপমব্যয়ং তথারসং নিতামগদ্ধবক্ষয় । অনাদ্যনত্তং মহতঃ প্রং ধ্রুবং নিচাধ্য তং মৃত্যুমুধাৎ প্রমুচ্যতে।। (কঠশ্রুতিঃ)।

আত্মা, শব্দ, স্পর্শ, রূপ, রস, গন্ধ এই পঞ্চ বিষয় রহিত অব্যয়, অনাদি, অনন্ত এবং প্রকৃতি হইতে শ্রেষ্ঠ ও নিত্য হয়েন; তাঁহাকে জ্ঞাত হইলে হত্যুমুখ হইতে প্রমুক্ত হয়।

ভূতেষু ভূতেষু বিচিন্ত্যঃ ধীরাঃ প্রেত্যান্মাল্লোকাদমৃতাভবন্তি। (শ্রুতিঃ)।

ধীর ব্যক্তিরা স্থাবর জন্ধম প্রভৃতি সমুদায় জগতে পরমেশ্বকে উপলব্ধি করিয়া স্ত্যুর পর মোক্ষ প্রাপ্ত হয়েন।

> আনন্দং ব্ৰহ্মণোবিদ্বান্ন বিভেতি কুডশ্চন। (শ্ৰুডিঃ)।

সুখ স্বরূপ প্রন্মেশ্বরকে জানিলে আর সাংসারিক ভয়ে ভীত হইতে হয় না।

> দর্শরতি চাথোছপি চন্মর্য্যতে। (বেদান্ত স্করং\*)।

পরনেশ্বর পূর্ণ আনন্দ পুর্ণ করুণাময় ইহা বেদ ও মৃতি কছেন, তাঁহারই উপাসনা করুন; তাঁহার করুণা- বারি বর্ষণ দারা ত্রিতাপবিশিষ্ট বিষয় বহ্নি কাপিত হইবে।

ব্ৰহ্মদৃষ্টিৰুৎকুৰ্যাৎ। (বেদান্ত মত্ৰং)।

সকল বস্তুর সার একমাত্র ত্রন্ধ, তাঁহার আরোপ সমস্ত বিশ্বই সন্তব, বিশ্বের আরোপ তদাধারে সন্তব হয় না। যেমন অমাত্যে রাজ বৃদ্ধি করা যায়, রাজাতে অমাত্য বৃদ্ধি অসম্ভব। অতএব ঈশ্বরারোপিত তাবৎ বিশ্ব হইল, তদাধারে বিশ্বের আরোপ হইল না, তাঁহার অপেক্ষা সারাৎসার পরাৎপর বস্তু আর কি আছে, এমতে তাঁহার উপাসনায় অনাসক্ত হইলে লোক সকলকে মহাপরাধী বলা যায়।

অনন্য বিষয়ং কৃত্বা মনোরুদ্ধি স্মৃতীব্রিয়ং। ধ্যের আত্মান্থিতয়োদে ছিদরে দীপবং প্রভুঃ।। ় (যাজ্ঞবল্কা)।

মন, বুদ্ধি, স্মৃতি ও ইন্দ্রিগণকে বিষয় হইতে আকর্ষণ করিয়া, হৃদয়ন্থিত প্রকাশ স্ক্রপ যেবুদ্ধ তাঁহারই চিন্তা কর্ত্তব্য; অতএব বিষয় হইতে ইন্দ্রিগণকে ক্রেম্পঃ স্বশে আন্মন করুন, বিষয়ই নরকের প্রতি কারণ।

আত্মানাম স্থূল প্ৰক্ষম কারণ শরীরত্ত্বর ব্যতিরিক্তঃ পঞ্চকোব বিলক্ষণে হিবস্থাত্তর সাক্ষী সচ্চিন্দানন্দ স্বরূপঃ।
( আত্মনাত্মবিবেক )।

স্থল স্ক্রম কারণ স্বরূপ যে শরীরত্রয় তাহা হইতে ভিন্ন, এবং অনুমুন্নি পঞ্কোষ হইতে পৃথক্, জাগ- রিতাদি অবস্থাত্রয়ের সাক্ষী, নিত্য জ্ঞানানন্দ স্বরূপ আত্মা ইহা শ্রুতি প্রসিদ্ধ হয়।

> সবাহ্যাভান্তরহাজঃ। দর্শন্নড়ি চাথোহ্যপি চন্ম্ব্যাতে।। (বেদান্ত স্করং)।

পরমেশ্বর সর্বব্যাপী, সর্ব্বগত, সর্ব্বাতীত, আনন্দময় হয়েন।

> অরপবদেবহিৎ গ্রধানত্বাৎ। (বেদান্ত সূত্রং)।

পরমাত্মা জড়বৎরূপবিশিষ্ট নহেন, যেহেতু নিগুণ প্রতিপাদক শ্রুতির সর্ব্বথা প্রাধান্য হয়।

অন্তানন্ত বিলাসাত্মা সর্ব্বগঃ সর্ব্ব সংশ্রয়ঃ। চিদাকাশোছবিনাশাত্মা প্রদীপ সর্ব্ববন্তযু ॥ (যোগবাশিষ্ট)।

ি চিদ্রু স্ম প্রতিবিশ্ব বিধায় অনন্ত বস্তু স্বরূপ, সর্ব্বগত, সমুদায় পদার্থের আঞ্জয় এবং প্রকাশক, বিনাশ রহিত আকাশের ন্যায় সর্বাত্র স্থিত আছেন।

অসদাভাসমাচ্ছাদ্য ব্ৰহ্মান্তীহ প্ৰবংহিতং। ব্ৰহচ্চিইন্তৰবৰপুবানন্দাভিধনব্যয়ং ॥ ( ধোগবাশিফ )। অসৎ জগতের প্রকাশক অতি প্রবৃদ্ধ ত্রন্ধা, সত্যাত্মদ্বারা মিথ্যা জগতের মিথ্যাত্ম আচ্ছাদন করতঃ সত্যন্ধ্রপে
প্রকাশমান আছেন, তিনি মহটেচতন্য, ভীষণ শরীর,
অবিনাশী, নিত্যানন্দ।

মান্তমেতি ন চোদেতি নোত্তিষ্ঠতি ন ভিষ্ঠতি। নচ যাতি নচায়াতি নচেহ নচনেহচিৎ॥ (যোগবাশিষ্ঠ)।

চিদ্রু মোর অস্ত উদয় নাই, ক্রিয়াশূন্যত্ব প্রযুক্ত গমনা-গমন নাই, উপান স্থিত নহে, অথচ কোন স্থানে নাই এমতও নহে, কোন স্থানে আছেন এমতও নহে; ফলে অজ্ঞানীর নিকট নান্তি, জ্ঞানীর নিকট অস্তিত্ব রূপে প্রতীত হয়েন।

> নাত্মান্ত্ লোনচৈবাণুর্নপ্রত্যক্ষোনচেতরঃ। নচেতনো নচ জড়োনচিবাসন্নসন্ময়ঃ।। ( যোগবাশিষ্ট ) ।

আত্মা স্থূল নহে স্থান্ত নহে, প্রত্যক্ষ নহে অথ-ত্যক্ষও নহে, চেতন নহে জড়ও নহে, অসৎ নহে সৎও নহে।

> নাছংনান্যোনটেচবৈকো নচানে কোপি রাঘব। সর্ব্বাভীতং পদং রাস ঘন্নকিঞ্চিদিটেহবতং।। (যোগবাশিফ)।

আত্মা আমি নহি অন্যও নহে, একও নহে অনেকও নহে, সর্ব্ব পদার্থাতীত যে কোন বস্তু এই জগতে আছে? আত্মা তদ্ভিন্ন নহেন।

ঋতমাত্মা পরং ব্রহ্ম সভ্যমিত্যাদিকা বুইধঃ। ক্ল্পেডা ব্যবহারার্থং সভ্য সংজ্ঞা মহাত্মনঃ।। (যোগবাশিক্ট)।

জ্ঞানীরা ব্যবহারার্থে নাম রহিত ঈশ্বরের ঋত, আত্মা, পারং ত্রন্ধ এবং সত্য ইত্যাদি শব্দেতে নাম কম্পানা ক্রিয়াছেন।

> অবিনাশিতুতদ্বিদ্ধি যেন সর্ববিদং ততং। বিনাশ মব্যয়স্যাস্য নকশিচৎ কর্ত্তুমূর্যভি।। (ভগবদ্যীতা)।

যিনি এই অনিত্য দেহাদিতে তৎসাক্ষী রূপে ব্যাপ্ত হইয়া রহিয়াছেন, সেই আত্মাকে অবিনাশী বলিয়া জান, যেহেতু সেই অব্যয় আত্মার বিনাশে কেইই সমর্থ হয়েন না।

ন জায়তে শ্রিয়তেরা কদাচিন্নায়ং ভূত্বা ভবিভাবান ভূয়ঃ। অজোনিভাঃ শাশ্বভোহয়ং পুরাবো ন হন্যতে হন্যমানে শরীরে।। (ভগবদ্ধীতা)।

আত্মার জন্ম, বিদ্যমানতা, বৃদ্ধি, পরিণাম, অপক্ষয় ও বিনাশরূপ সাংখ্য শাস্ত্রোক্ত ষড়ভাব বিকারাভাব। এজন্য শরীর হত হইলেও আজা হত হয়েন না থেছেতু তিনি অবিনাশী।

বৈনংছিদন্তি শস্ত্রাণি বৈনং দহতি পাবকঃ। নবৈনং ক্লেদয়ন্ত্যাপ নশোযয়তি মাকতঃ।। (ভগবদ্ধীতা)।

অন্ত্র সমুদায় এই আত্মাকে ছেদন, অগ্নি ইহাঁকে দগ্ধ জল ইহাঁকে আত্র প্রায়ু ইহাঁকে শুক্ত করিতে সমর্থ হয় না।

অচ্ছেদ্যোহয় মদাহ্যোহয়মক্লেদ্যোহশোষ্য এবচ। নিত্য সর্ব্বগতঃ স্থাণরচলোহয়ং সনাতনঃ। অব্যক্তোহয়মচিস্ত্যোহয় মবিকার্যোহয়মূচ্যতে।। (ভগবদ্ধীতা)।

আত্মা নিরবয়ব প্রযুক্ত অস্ত্র দারা ছিন্ন বা অগ্নি দারা দগ্ধ হয়েন না, অশরীরে প্রযুক্ত জল দারা আর্দ্র ও ক্লেদ বিশিষ্ট হয়েন না, এবং বায়ু দারা শুক্ত হয়েন না, তিনি নিত্য, অবিনাশী এবং সর্ব্ধত্র বিদ্যমান আছেন, স্থির স্বভাব, অচল এবং অনাদি হয়েন, এই আত্মা অব্যক্ত অর্পাৎ চক্ষুরাদি জ্ঞানেন্দ্রিয়ের অগোচর, অচিন্ত্য অর্পাৎ মনেরও গাম্য নহেন, এবং অবিকার্য্য অর্পাৎ কর্ম্মেন্দ্রিয়ের অবিষয় ইহা উক্ত হইয়াছে অর্পাৎ তত্ত্বজ্ঞানীদিশের বাক্যই ইহার প্রমাণ।

## উপাসনার নিয়ম।

আত্মানা অবে ক্রফন্যঃ শ্রোভন্যা মন্তব্যো নিদিধ্যাদিতন্য । (শ্রুভিঃ)।

শ্রবণ, মনন, নিদিধ্যাসন দ্বারা ঈশ্বরের সাক্ষ্যাৎকার অর্থাৎ স্বরূপে অবস্থিতি করিবেক।

তশ্বিন প্রীতিস্তদ্য প্রিয়কার্য্য সাধনপ্ত ততুপাদনাদের।
( শ্রুতিঃ )।

ঈশ্বরকে প্রীতি করা ও তাঁহার প্রিয়কার্য্য করা তাঁহার উপাসনা।

নচক্ষুষাগৃহ্যতে নাপিবাচা নাইন্যদেইবস্তপসাকর্ম্মণাবা। ( শ্রুভিঃ)।

যিনি চক্ষু দারা দৃশ্য, বাক্য দারা বাচ্য হয়েন না, অন্য ইন্দিয় দারা গ্রাহ্য হয়েন না, এবং তপস্যা ও কর্ম দারা থাহাকে প্রাপ্ত হওয়া যায় না এমত যে পরমেশ্বর কেবল তাঁহার কার্য্য দারা তাঁহাকে অন্বেষণ করুন। তপ কর্মাদি দারা দেহাদির পবিত্রতা মাত্র।

যশ্মনসানমনুতে যেনাত্র্মনোমতং। তদেবত্রহ্মত্বং বিদ্ধিনেদং যদিদমুপাসতে।।
( শ্রুতিঃ)। পরমেশ্বর তাবৎ ইন্দ্রিরের অজ্ঞেয়, অশক্ত লোক-দিগের সম্বন্ধে জ্ঞানার্জ্জনের উপায় এক এই যে, বিশ্বরূপ বৃহৎ কার্য্যের আলোচনা দ্বারা তাঁহার উপাসনা করা অবশ্য কর্ত্তব্য।

> নাহংমন্যে স্মবেদেভিনোন বেদেভি বেদচ। যোনস্তদ্বেদ তদ্বেদ নোন বেদেভি বেদচ।। ( ভলবকারোপনিষৎ )।

আমি এক্ষকে স্থন্দর রূপে জানিয়াছি এমন মনে করি না। আমি এক্ষকে না জানি এমনও নহে, জানি যে এমনও নহে। আমি বৃক্ষকে না জানি এমনও নহে, জানি যে এমনও নহে। এই বাক্যের মর্ম্ম যিনি আমা-দিগের মধ্যে জানেন তিনিই তাঁহাকে জানেন।

> ব্ৰাহ্মবেদ ব্ৰথক্ষৰ ভৰ্বতি। (শ্ৰুতিঃ)।

যিনি ব্ৰহ্মকে জানেন তিনিই ব্ৰহ্ম হয়েন।

নোৎপদ্যতে বিনাজ্ঞানং বিচারেণান্যসাধনঃ। যথা পদার্থভানংহি প্রকাশেন বিনাক্ষচিৎ। ( ভতুবোধ )।

বিচার ব্যতিরেকে অন্য সাধন দ্বারা জ্ঞানোৎপত্তি হয় না, যেমন স্থ্যাদির কিরণ প্রকাশ ব্যতীত পদার্থে জ্ঞান অর্থাৎ ঘটাদি বস্তু প্রকাশ পায় না।

আমি কে, এই দৃশ্যমান নাম রূপাতাক জগৎ কোথা হইতে জন্মাইল, এই জগতের উপাদান কি, এবং ইহার कर्त्वाटक, ५६ मकल जन्नमन्नाटनत नाम विष्नत। श्रुल, স্ক্রম, ভূত ও ইন্দ্রিয় দারা রচিত যে দেহ, তাহা হইতে পৃথক যে বস্তু তাহাই আত্মা। যে চেতন দারা জীবগণ হৈতন্য বিশিষ্ট মেই চৈতন্যই আত্মা, শরীরিদিগের শরীর রথস্বরূপ এক মাত্র আত্মাই ঐ রথের রথী। ঘিনি নিয়ামক, নিয়ন্তা, নিরবয়ব, স্বজাতীয়াদি ভেদ রহিত, স্বপ্রকাশ স্বরূপ এবং পবিত্র তিনিই আগা। যিনি স্চিদ্নিন্দ স্বরূপ, সম, শান্ত, অব্যয়, আধ্যাত্মিকাদি তাপত্রয় শূন্য, নিরাময়, নিজাতিবিয়, কল্পানাহীন, ব্যাপক, নিগুণ, ক্রিয়াহীন, নিত্য, নিত্যমুক্ত, আকা-শাদির ন্যায় নিশ্চল, মায়া কার্য্যরূপ মলা রহিত একং অসন্ধ তিনিই আত্মা। আত্মার প্রকাশত্ব দ্বারা তাবৎ পদার্থ প্রকাশ পায়, তাহা অগ্ন্যাদির দীপ্তির ন্যায় নহে কারণ ঘোরান্ধকার রজনীতে যে স্থানে অগ্ন্যাদি থাকে, সেই স্থানের বস্তুই দৃটিগোচর হয়, অপর স্থানের পদার্থ অদৃশ্য থাকে। এই আত্মা শরীরের অধিষ্ঠাতা, ইনিই সর্কাত্মা, ইনিই সর্ব স্বরূপ, ইনিই সর্কাতীত, ইনিই অহঙ্কারের সাক্ষী এবং ইনিই স্ফি, স্থিতি, প্রলয়ের কারণ।\*

কি গৃহস্থাশ্রমী, কি বুলচারী, কি বানপ্রস্থ, কি সংন্যাস সকলের প্রতি তত্ত্তানানুশীলনের বিধি লক্ষিত হয়।

<sup>\*</sup> ঐ আভাসটি তত্তুবোধ গ্রন্থ ইইতে উদ্ধৃত।

ন্যায়াৰ্চ্ছিত ধনস্তত্ব জ্ঞাননিষ্ঠোহ তিথি প্ৰিয়ঃ। প্ৰাদ্ধকৎ সত্যবাদীচ গৃহস্থোপি বিষ্চাতে।। ( যাজ্ঞবল্ক্যঃ)।

থে গৃহস্থ ন্যায্য কর্ম দ্বারা ধনোপার্জ্ঞন করেন, আতিথি সেবাতে তৎপর হয়েন, নিত্য নৈমিত্তিক আদ্ধান্ত্র-ষ্ঠানে রত হয়েন, সর্বাদা সত্য বাক্য কছেন এবং বৃদ্ধ-তত্ত্বোপাসনায় আসক্ত হয়েন, এমত যে গৃহস্থ তিনি নিঃসন্দেহ মোক্ষ প্রাপ্ত হইয়া থাকেন।

কর্মে আর সমাধিতে গৃহস্থের অধিকারের স্পার্ট বিধি দৃষ্ট হইতেছে, অতএব শাস্ত্রোক্ত কর্ম এবং ঈশ্বরো-পাসনায় আসক্তি করা গৃহীদিগের নিতান্ত আবশ্যক।

> ব্রহ্মনিষ্ঠোগৃহস্থঃস্যাত্তত্ত্বজ্ঞান পরায়ণঃ। ধদ্যৎ কর্ম প্রকুর্কীত তদু হ্মণি সমর্পয়েৎ।। ( মহানির্বাণ )।

গৃহস্থ ব্যক্তি বৃশ্ধনিষ্ঠ ও তত্ত্বজ্ঞান পরায়ণ হইবেন, যে কোন কর্ম করুন পরবুদ্ধে সমর্পণ করিবেন।

চতুর্বিধ আশ্রমের মধ্যে গৃহস্থাশ্রমই সর্ব প্রধান। আমাদিগের ঐ আশ্রম অবলম্বন করাই শ্রেয়ঃকম্পা। যদি সমুদায় মনুষ্য গাহ স্থাশ্রম পরিত্যাগ পুর্বক আশ্রমান্তর গ্রহণ করে, তবে আর প্রজা হৃদ্ধি না হইয়া স্থিকি কার্য্য

নির্বাহ হওয়া দুকর হইয়া উঠে। অন্যান্য আশ্রমের যেরপ ধর্ম নিরূপিত আছে, তাহার কোন একটীর অঞ্চ-হীন হইলে মহাপরাধ হইয়া উঠে। কিন্তু গৃহস্থাশ্রমে কোন অনুষ্ঠানের অঙ্গহীন হইলেও তাহাতে প্রত্যবায় হয় না। কেবল ত্রন্ধা ত্রন্ধা বলিয়া জপ করিলে তাঁছার উপাসনা হয় না। তাঁহার প্রতি নিগৃঢ় ভক্তি, একান্ত বিশ্বাস ও জগতের হিত্যাধন করিলে তাঁহার প্রিয় কার্য্য করা হয়। সমস্ত জীব এক রাজার প্রজা, ঐ প্রজাদিগের কাহারও কোন উপকার করিলে, নিঃসন্দেহ পরম্পিতার প্ৰসন্নতা লব্ধ হইয়া থাকে। যথন কোন ব্যক্তি, তৃষ্ণা-র্ত্তকে বারি-দান করেন তখন তিনি পরমেশ্বরের প্রসাদ লাভ করেন, যখন কোন ব্যক্তি, ক্ষুধার্থ জনকে ভোজ্য প্রদান করেন তথনই তিনি ঈশ্বরের অনুগ্রহলাভ করেন, যথন কোন মানব, পরিগ্রান্ত ব্যক্তিকে আসন প্রদান করেন তখনই তিনি জগদীশ্বরের প্রীতি লাভ করেন. যথন কোন চিকিৎসক পীড়িতকে ঔষধ প্রদান করেন তথনই তিনি ঈশ্বরের প্রসাদ লাভ করেন, যথন কোন ধনবান লোক দরিদ্র ব্যক্তিকে অর্থ প্রদান করেন তথনই তাঁহার ধনের সার্থকতা সম্পাদিত হয়, যথন কোন পণ্ডিত ব্যক্তি বিদ্যার্থীদিগকে বিদ্যা দান করেন তখনই তাঁহার বিদ্যাভ্যাস জন্য পরিশ্রমের ফলেবিপতি হইয়া থাকে. যখন কোন ব্যক্তি দারপরিগ্রহ করিয়া সন্তান উৎপন্ন করেন তখনই তাঁহার সর্ব্য নিয়ন্তার নিয়ম প্রতিপালন করা হয়; এই সকল কার্যা গুলি কেবল গৃহস্থদিগের मखन, जनगाना जाधामी लाक वे मकल ममनूष्ठीतन विक्छि,

আরও বিবেচনা করুন ধেমন জলোথিত তরঙ্গ ফেন ও বিশ্ব জল ভিন্ন নহে, এবং ইক্ষুরস শর্করা ভিন্ন নহে, ঈশ্বরও তদ্ধেপ জগৎ ভিন্ন নহেন; যদি সেই পরমাজা সর্বার ব্যাপ্ত রহিয়াছেন তবে আর বানপ্রস্থাদি আশ্রম-ত্রয়ের প্রয়োজন কি ? জনকাদি রাজর্ষিগণও গৃহস্থাশ্রমী ছিলেন।

বনেপি দোষাঃ প্রভবন্তিরাগিণাং গৃছেপি পঞ্চেন্দ্রির নিগ্রহন্তপঃ। অকুৎসিতে কর্মনিয়ঃ প্রবর্ত্ততে নির্বান্তি রাগস্য গৃহংতপোবনং॥ ( হিতোপদেশ ) ।

রাগী লোকদের কাননেও দোষ প্রভব হয়, গৃহেতে পঞ্চ ইন্দ্রিয়ের নিগ্রহ সেই তপদ্যা, যে ব্যক্তি অকুৎসিৎ অর্থাৎ অনিন্দিত কার্য্যেতে প্রবৃত্ত হয় সেই লোকের গৃহই তপোবন।

> তুঃখিতোপি চরেদ্ধর্মং যত্রকুত্রাশ্রমে রডঃ। সমঃসর্কোযু ভূতেযু ন লিন্ধং ধর্ম কারণং॥ (ছিতোপদেশ)।

সকল প্রাণীতে তুল্য দ্রফী ব্যক্তি যে কোন আশ্রমে থাকিয়া দুঃখী হইলেও ধর্মাচরণ করেন, কেন না রক্ত বস্ত্র ধারণাদিরপ চিহ্ন পুণ্যের জনক নহে।

কেহ কেহ কহেন গৃহস্থাশ্রম তত্ত্বভানের নিতান্ত পরিপন্থী, যেহেতু মানবগণ সংসারাশ্রমে নানা শোকা-

দিতে নিতান্ত অভিভূত হইয়া পড়ে। এ কথার মীমাংসা এই যে, যদি পরাৎপর পরমেশ্বরের প্রতিমন রাধিয়া, আশ্রমোচিত কর্ম সমাধা করা যায় তবে আর সাংসারিক কফে ক্রিফ হইতে হয় না, যেমন স্বপ্লাবস্থায় ও ইন্দ্রজালিক विना প्रভाবে मखवांमखब विषय मगूनाय मन्दर्भन शूर्वक, হর্ষ বিষাদ সমুপস্থিত হইয়া নিদ্রা ভক্ষে সমস্ত ব্যাপার অলীকত্ব রূপে প্রতীয়মান হয়, সাংসারিক কার্য্যও তদ্ৰপ অলীক বোধ হইবে। ধেমন কোন নৰ্ত্তকী সীয় শিরোপরি বারি পাতাদি রাখিয়া, হাব ভাব ও কটাক্ষ করত নৃত্য করিয়া থাকে কিন্তু তাহার মন নিয়ত বারি পাত্রের দিকে, এক দুটে চাহিয়া থাকে। যেমন কোন পংশ্লী স্ত্রীয় প্রিয় পাত্রের অন্বেষণে অন্তরে-জ্রিয়কে নিরন্তর নিযুক্ত করিয়া দেয়, পরিজন ভয়ে গুছ-কার্য্যে সতত তৎপরা, অথচ সময়ে সময়ে কার্য্যন্তর ব্যপদেশে আবাস বাটীর বহিভাগে গমন পুর্বক অভি-সার অবলোকন করিয়া আইদে। যেমন কোন ভূপুষ্ঠে বস্ত্র পাতিত করিয়া তাহাতে অগ্নি প্রদান করিলে ঐ বস্ত্রের সারত্ব অন্তহিতি হইয়া যায়, যতক্ষণ কিঞ্ছিৎ প্রবল বায়ু অথবা অন্য কোন বস্তু দারা স্পর্শিত না হয়, ততক্ষণ উহার অবয়ব থাকে, তাহার ন্যায় চঞ্চল চিত্তকে ঈশ্বরের প্রতি অর্পণ করিয়া শরীরকে সাংসারিক কার্য্য সাধনে নিয়োগ করা নিতান্ত আবশ্যক। বশিষ্ঠ মহাশ্য রাম চল্রের প্রতি এই উপদেশ করিয়াছিলেন।

বহির্ব্যাপার সংরম্ভ হৃদি সংকপ্প বর্জ্জিত। কর্ত্তাবহির কর্ত্তান্তরের বিহর রাঘবঃ।।

হৃদয়ে সঙ্কপে রহিত হইয়া বাহে কর্ত্তা এবং অন্তরে অকর্ত্তা জানিয়া হে রাম ! এই সাংসারিক কার্য্য নির্ব্বাহ কর।

মোহই আন্তরিক কটের নিদান, মোহকে খর্ক করিতে অভ্যাস করা আমাদিগের অভ্যাবশ্যক, যেমন কোন প্রবাহ বিশিষ্ট সলিলে বছবিধ তৃণ-কাষ্ঠ আসিয়া একত্রিত হয়, আবার কিঞ্ছিৎকাল বিলম্নে উহাদিগের বিশ্লেষ ঘটনা হয়: যেমন অভ্ৰ সমস্ত একত্ৰিত থাকে আবার কিয়ৎক্ষণানন্তর প্রবলানিল দ্বারা তাহাদিগের বিচ্ছেদ উপস্থিত হয়, যেমন বিভাবরীযোগে বিহল্পম নিকর কোন এক বক্ষে একত্রিত থাকিয়া নিশি যাপন করে, ও প্রভাত কালে তাহারা পরস্পার দিফিগান্তর প্রস্থান করে। সেইরূপ এই সংসারে পুত্র পে∫ত্র কলতাদি সংযোজিত ছইয়া, পরিবার রূপে গণ্য হয়: পরে নিয়তি-ক্রমে এ পরিবারদিগের মধ্যে কেছ কেছ উপরত হইয়া থাকে। যথন সন্তাম ছিল না তথন শোক ছিল না. তৎপরে সন্তান হইয়া গতাস্ত হইলে পূর্ব্বাবস্থা বিবেচনা করিলে, শোক আর চিত্তকে নিতান্ত ব্যাকুল করিতে পারে না। যথন দেখা যাইতেছে শরীর ষ্ডুভাব বিকার বিশিষ্ট, তথন অবশ্যই তাহার ধ্বংস আছে। এই শরীর সম্পত্তি ও বিপত্তির আধার, তবে বিপদাবস্থায় নিতান্ত বিষয় হওয়া অত্যন্ত অবিবেকীর কর্মঃ অতএব অচিন্তা

ঔষধি দারা শোকের শান্তি করা বিধেয়। বিবেচনা কর কি ধন, কি মান, কি বিদ্যা কি বুদ্ধি, কেহই দেহ রক্ষা করিতে সমর্থ নহে। এই অপরিসীম অবনীমগুলে কত-শত প্রবল প্রতাপান্তিত ভূপতি জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন, যাঁহাদিগের শোর্ষ্যেও ভুজবীর্ষ্যে ধরাতল কম্পান্থিত হইত; তাঁহাদিগের কলেবর সংপ্রতি কোপায়: এই ধরণীপৃষ্ঠে অগাধধীশক্তি সম্পন্ন কত শত মহাত্মাগণ জন্ম পরিএহ করিয়াছিলেন, যাঁহাদিগের উপমিতি, অনুমিতি ও পরিমিতি অদ্যাপিও লক্ষিত হইতেছে: তাঁহাদিগের সেই দেহ এক্ষণেকোথায় ; এবং এই পৃথিবীতলে কত শত বিদ্বান লোক উদ্ভব হইয়াছিলেন, যাহাদিগের রচিত গ্রন্থ আমরা অধ্যয়ন করিয়া বিবিধ হিতোপদেশ ও নানা বিষয়ের জ্ঞান লাভ করিতেছি, তাঁহাদিগের সেই শরীর এক্ষণে কোথায়। এইক্ষণে বলা যাইতেছে আমার এই **८** एक, आभात এই ८११, आभात এই थन, आभात এই खी, किन्छ মूङ्खिकाल शादत ममन्त्र विनक्षे इहेवात विलक्षन সম্ভাবনা। মনে মনে এই সমস্ত আলোচনা দারা মহা-মোহকে পরাস্ত করিতে যতু করিলে আর কট সহিতে হয় ন∖।

শুদ্ধ শরীর বলিয়া নয়, প্রত্যেক বস্তুর অনবরত পরি-বর্ত্তন হইতেছে, প্র যে সোধমালা পরিবেইতি, স্বচ্ছ সলি-লাশয় সমন্বিত, স্থপন্থা পরিবিস্তৃত স্থানে স্থানে অতিথি শালা, চিকিৎসাগার এবং বিদ্যা মন্দির প্রতিষ্ঠিত স্থদ্শ্য নগর প্রত্যক্ষীভূত হইতেছে; কাল সহকারে উহা আবার হিংঅশ্বাপদ নিষেবিত ঘন বনাকার্ণ হইবে। প্র যে নির্মান্ত্র নিবিড়াচ্ছন্ন ভয়ানক অরণ্য অবলোকিত হই-তেছে, কাল ক্রমে উহা আবার মহাসহদ্ধি সম্পন্ন নগর হইয়া উঠিবে। ঐ যে প্রচণ্ড প্রবাহ সংযুক্তা, তরন্ধা-टिमालिका, कतकिनी मृष्ठे इड्रेटक्ट, यम्नु। त्र श्राटन श्राटन সুচারু বাণিজ্য ও অত্যুত্তম ক্রষি কর্ম সম্পাদিত হই-তেছে, সময়ানুসারে উহা আবার সমতল ভূমি হইয়া বহু জনের বাসোপযোগী হইবে। ঐ যে বহু জনাকীর্ণ সমতল ভূমি নিরীক্ষিত হইতেছে, সময়ের গতিতে উহা আবার বৃহৎ হ্রদ, ভীষণ সরিৎ ও উত্তুক্ত অচল দারা পরিব্যাপ্তা হইবে। ঐ যে নির্দ্মল নীল গণনোপরি প্রচঞ মার্ত্তিও সমুদিত হইয়া অবনী মণ্ডলে আলোক বিতরণ করিতেছেন, মুহূর্ত্ত পরে আবার অভ্র সমস্ত গভীর গর্জ্জন করতঃ তদীয় রশ্বিজাল আচ্ছাদন পূর্বক পৃথীতলে অজঅ বারিবর্ষণ করিবে; এবং তদানুষন্ধিক প্রবল ঝঞ্জা-বাতও সহযোগী হইবে। ঐ যে স্থাংশু স্থা সদৃশ চন্দ্রমাবিকীর্ণ পূর্ব্বক জীব নিকরের অতুল আনন্দ বর্দ্ধন করিতেছেন, আবার কিয়ৎক্ষণানন্তর ভীষণাকারা ঘোরান্ধ-কার-রূপারাক্ষুমী সমাগতা হইয়া তাঁহাকে কবলিত করিবে। অহো কি আশ্চর্যা! কত শত ধনাচ্য ব্যক্তির অট্টালিকার চতুষ্পার্শে নিরন্তর ভিক্ষোপজীবিগণের দেহি দেহি পুনঃ পুনঃ ধ্নিতে প্রতিধ্নিত হইত, এইক্ষণে সেই সকল আঢ্য লোকদিগকে দ্বারে দ্বারে ভিক্ষা করিয়া জীবিকা নির্ব্বাহ করিতে দেখা যাইতেছে; এবং কতশত দীন হীন মরুষ্য দিবস শেষে শাকাল্ল ভোজন করতঃ কটে স্টে জীবনযাত্রা নির্বাহ করিত, তাহারাই সংপ্রতি

দাসদাসী পরিসেবিত, স্থরম্য হর্ম্যোপরি চতুর্বিধার উপহার পূর্বকি সুখ স্বচ্ছন্দে সময়াতিপাত করিতেছে। প্রভো! তোমার কার্য্য তুমিই জান, অপরের উহাতে প্রবেশাধিকারের সম্পূর্ণ অসম্ভাবনা।

হে মানবগণ! কেবল আজ, কাল, করে কালক্ষয় করিতেছ, কথন তোমরা সেই নির্দয় কালের করাল কবলে কবলিত হইবে, তাহা কি একটীবারও মনোমন্দিরে স্থান দান কর না। তোমরা যে জন্ম হত্যু ব্যবসায়ে আবহ্যান নিযুক্ত রহিয়াছ, তোমাদের কি একটীবারও বিশ্রাম করিতে বাসনা হয় না ? কি সম্বলে পরকালে পরিত্রাণ লাভ করিবে। এখনও সাবধান হও, আশু বন্ধারার হইয়া ঐ অমূল্য সময়ের সার্থকতা সম্পাদন কর।

দেখ দেখি কোন ব্যক্তির নিকট হইতে উপকার প্রাপ্ত হইলে, যদি আজীবন সেই উপকারকের সমীপে কৃতজ্ঞ থাকা উচিত হয়; জনক জননী আমাদিগের অনুপায় অবস্থায় বহুবিধ যত্ন, পরিশ্রম ও কট স্বীকার করিয়া প্রতিপালন ও হিতোপদেশ প্রদান করিয়াছেন বলিয়া, যদি তাঁহাদিগের প্রতি ভক্তি ও শ্রদ্ধা করা উচিত হয়, এবং চিরবাধিত থাকিয়া তাঁহাদিগের হিতানুষ্ঠানে তৎপর হওয়া বিধেয় হয়, তবে যিনি জগতের পিতা, সমুদায় জীবের পাতা এবং পরিক্রাতা, যাহার প্রাসাদাৎ আমরা শ্বতুভেদে, কালভেদে জগতের স্বাভাবিক শোভা সন্দর্শন পুরঃসর, দর্শনেন্দ্রিয়ের আনন্দ বর্দ্ধন করিতেছি; বিহক্ষম নিচয়ের স্ক্রমধুর কুজন রূপ সন্ধীত শ্রবণ করতঃ,

ভাবণেন্দ্রির সভোষ সম্পাদন করিতেছি, সৌরতা-মোদী কুমুম নিকরের আত্রাণ গ্রহণ পূর্ব্বক, ত্রাণেন্দ্রির তৃপ্তি সাধন করিতেছি, স্বভাবজাত অ্লু, মধুরাদি রস মিশ্রিত বস্তু সমুদায় ভক্ষণ করিয়া রসনেল্রিয়ের তুটি বিধান করিতেছি, যাঁহার অরুগ্রহে কোমল মলয় সমীরণ ও প্রসন্নামু স্রোতস্বতীর নির্মাল সলিল দারা, অমা-দাদির ত্রিণিন্দ্রি শীতলীক্বত হইতেছে; এমন যে করুণাকর পরাৎপর পর্যেশ্বর, আমাদিগের পর্ম শ্রদা-স্পাদ, ভক্তির আধার তাহার আর সন্দেহ কি ? যাব-জীবন তন্নিকটে ক্রতজ্ঞ না থাকিলে মহাপরাধের আর পরিসীমা থাকে না। বিবেচনা করিয়া দেখ, উদ্ভিদ সমুদায় জীবন ধারণ করিতেছে; কীটপতক্ষ পশুপক্ষীও জীবন ধারণ করিতেছে, তাহাদিগের সে জীবনে কি ফল ? যাহার মন ত্রন্ম মনন দ্বারা জীবন বিশিষ্ট হয়, তাহারই জীবন সার্থক। বরং শরাব হস্তে লইয়া চণ্ডাল গৃহে ভিক্ষা করাও ভাল, তথাপি অজ্ঞানী হইয়া এ জগতে জীবন ধারণ করা ভাল নয়। অতএব তোমরা বিষয় নিদ্রা হইতে গাত্রোপান করিয়া, জ্ঞানরূপ সুর্য্যের জ্যোতিঃ অবলোকন কর।

যুক্তি দ্বারা ইহাই নিষ্পন্ন হইতেছে যে, ঈশ্বর জ্ঞানই
ঈশ্বর। এই জ্ঞান স্বতঃ সিদ্ধ। যেমন মূক ব্যক্তি রাত্রিকালীন স্বপু যোগে, বিবিধ ঘটনা অবলোকন করে, কিন্তু
কাহারও নিকট ব্যক্ত করিতে পারে না। যেমন কোন
প্রণয়ীকে প্রণয় কি পদার্থ জিজ্ঞাসিলে সে উহার মর্মা,
সুস্পেষ্ট রূপে ব্যক্ত করিতে পারে না। যেমন সন্দীত

বিদ্যার লয় কেছ শিখাইয়া দিতে পারে না; অন্তঃকরণে সার্বাঞ্চনিক অনুশীলন দারা উহা লব্ধ হয়, তদ্রেপ তত্ত্ব জ্ঞান্তি, কিয়া বিবিধ শাস্ত্র, তত্ত্ব জ্ঞানের গৃঢ় তাৎপর্য্য হৃদয়ক্ষম করাইতে পারে না, ইহারা জ্ঞানের পথ প্রদর্শক মাত্র, অতএব তত্ত্বজ্ঞান লাভ করিতে হইলে, বাদ বিত্তা পরিত্যাগ পূর্ব্বক, অনুক্ষণ মনে মনে অনুশীলন করিলে উহা নিঃসন্দেহ লব্ধ হইবে।

এক পরত্রক্ষের উপাসনা করিলে সকল দেবের উপা-সনা করা হয়। যথা

ষাবানার্থ উদপানে সর্ব্ধতঃ সংপ্লুতোদকে। ভাবান্ সর্ব্বেয়ু ব্রাহ্মণস্য বিজ্ঞানতঃ।। (ভগবদ্দীতা)।

পুকরিণী ও কুপাদিন্থিত অপ্প জলে একেবারে সমস্ত প্রয়োজন সাধনের অসম্ভব কিন্তু সমুদায় প্রয়োজন এক মহা হদে নির্বাহিত হইতে পারে, তদ্ধপ সমস্ত বেদে কথিত ফলরূপ যে অর্থ, তাহা সমুদায় ব্রহ্মনিষ্ঠ ব্যক্তি দারাই সম্পন্ন হয়, যেহেতু এই ক্ষুদ্রানন্দ সকল ব্রহ্মান্দেরই অন্তর্ভূত।

পরে ব্রহ্মনি বিজ্ঞাতে সমস্ত নিয়<sup>ট</sup>মরলং। তালরন্তেন কিং কার্য্যং লব্ধে মলয়মাকতে।। (মহানির্ব্ধাণ্)। যেমন মলয়ানিল প্রবাহিত ছইলে তালরন্তের প্রয়ো-জনাভাব হয়, তজ্ঞপ যিনি ব্রহ্মকে জানিতে পারেন তাঁহার অন্যান্য নিয়মের অনাবশ্যক ছইয়া উঠে।

বিদিতেতু পরে তত্ত্বর্ণাতীতেহাবিক্রিয়ে কিঙ্করত্বংহি গচ্ছন্তি মন্ত্র মন্ত্রাধি<sup>ঠ</sup>পঃ সহ ॥ ( কুলাণ্ব )।

যখন কোন মনুষ্য ত্রন্মজ্ঞান লব্ধ হন, তথন তাঁহা-দিগের মন্ত্র ও মন্ত্রাধিপদেবতা ঐ ত্রন্মজ্ঞ ব্যক্তির দাসত্ত্ব প্রাপ্ত হন।

ত্রন্ধ উপাসক ব্যক্তির অনিষ্ট করিতে কেছ সমর্থ নছে ও তিনি উপাসনায় বিশেষ পটু না হইলেও প্রত্যবায় হয় না। যথা

ভদ্যহনদেবাশ্চশাভূড্যা ঈশতে আত্মাহোষাংসভবতি। (রহদারন্যক শ্রুতিঃ)।

ব্রশোপাসকের অনিষ্ট করিতে দেবতারাও সক্ষম হন না। অতএব ঈশ্বরোপাসনা সর্ব্বতোভাবে বিধেয়।

পার্বে নৈবেহনামূত্র বিনাশস্তম্য বিদ্যাতে। নহি কল্যাণ কুৎকশ্চিৎ ছুর্গতিং ভাত গচ্ছতি।। (ভগবদ্যীতা)।

যে তত্ত্বাপাসক ব্যক্তি প্রকৃষ্ট উপাসনায় পটু না হয়েন, তাঁহার ইহলোকে পাতিত্য ও পরলোকে নর- কোৎপত্তি হয় না। যেহেতু হে অর্জ্জুন কল্যাণকারীর কদাপি দুর্গতি জন্মে না, অতএব যথাসাধ্য ত্রন্ধোপাসনায় আসক্তি করা বিধেয়।

কি আশ্চর্য্য ! বিশ্বাধিপের সমগ্র সৃষ্ট পদার্থ সংগ্রহ পূর্ব্বক, ক্লতবুদ্ধি নরেরা শিষ্পে যন্ত্র প্রস্তুত করিয়া, আমা-দিগকে বিস্ময়-রসে আপ্লুত করিতেছে। কিন্ত তাহা হইতে সহত্র গুণে উৎকৃষ্টতম, ভূরি ভূরি স্বাভাবিক যন্ত্র, অস্মদাদির চতুঃপার্শ্বে বিদ্যমান রহিয়াছে; আমরা একটীবারও তাহাতে দৃষ্টিবিক্ষেপ করি না। কি নিয়মে অণুপ্রমাণ বীজ হইতে, প্রকাণ্ড মহীরুহ সমুৎপাদিত इहिंग्री, জीवर्गनरिक ছाয় ও ফল প্রদান করিতেছে। কি নিয়মে গর্ভন্থ সন্তানের জীবন রক্ষিত হইতেছে। কার কৌশলেই বা অঙ্গ সকল সঞ্চালন, ও বাক্য নিঃসরণ ছইয়া থাকে। কি নিয়মে ভুক্ত দ্রব্য পরিপাক ছইয়া, অসার ভাগ মলরূপে নির্গত হয়; ও সারাংশ হইতে শোণিত উৎপন্ন পুরঃসর বিশোধিত হইয়া, শিরা কর্তৃক সর্কাবয়বে সঞ্চারিত হইয়া দেহের ক্ষৃতি পুরণ করিতেছে, ও তদারা শরীর হৃষ্ট পুষ্ট হইতেছে; আবার সেই রুধির রূপান্তর ধারণ করত, প্রয়োজনানুসারে কোন স্থানে মাংস, কোথায় বা অস্থি, এবং কোন স্থানে মজ্জারূপে পরিণত হইতেছে। এবং কি নিয়মেই বা শ্বাস, প্রশ্বা-সাদি ক্রিয়া সম্পন্ন হইতেছে। এই দুই একটা যন্তের বিষয় উল্লিখিত হইল, কিন্তু জগতের প্রত্যেক বিষুয়ে বিশ্ব নিয়ন্তার অনুপম কৌশল সমুদায় দেদীপ্রমান বহি-য়াছে। যদি মানবগণ একটা বিষয়ের তত্ত্বামুসন্ধানে

প্রবৃত্ত হন, তবে নিশ্চয়ই তিনি বিশ্বরাজের অপার মহি-মার প্রচুর জ্ঞান লাভে সমর্থ হইতে পারেন।

🗝 আমরা তভক্ষণ তাহার প্রতি করুণা বিতরণ করি, যতক্ষণ কোন ব্যক্তি আমাদিগের অভিমতে চলে : কিন্তু যখন তাহাকে অনভিমতে চলিতে দেখি, তখন আর তাহার প্রতি আমাদের সেরপ দয়া সঞ্চারিত হয় না, বরং বিরক্তি জয়ে। কিন্তু ঈশ্বরের দয়া প্রকাশ সেরূপ নহে, তিনি আবহমান সর্ব্ব জীবে সমান ভাবে দয়া বিত-রণ করিতেছেন। তিনি আমাদিণের স্থথ সোভাগ্যের নিদানীভূত, শত শত স্থচারু নিয়ম নির্দ্দিউ করিয়া দিয়া-ছেন, ঐ নিয়মের বিরুদ্ধাচরণ করিলে রোগোৎপন্ন ও আত্মপ্লানি উপস্থিত হইয়া থাকে, আবার আমাদিণের সেঁই পীড়া শান্তির নিমিতে বিবিধ ঔষধের স্থটি করি-য়াছেন; তদ্ধারা আমরা আরোগ্য লাভ করিয়া থাকি, যখন দেই রৌগ অচিকিৎস্য হইয়া উঠে ও সেই পীড়া, যন্ত্রণারূপ দণ্ড দারা তাড়না করিতে থাকে; তখন স্ত্যু আসিয়া আমাদিগের সকল কফ দূরীকৃত করে। এবং অবিরত মানসিক কর্ফে দেহ ভক্তের সম্ভাবনা, এজন্য मृद्धा मृद्धा मृद्धां भन्ने निक्षा (परी आमिशा, आमा-দিগকে কোমলাক্ষে ধারণ করত সান্তুনা করিয়া থাকেন, হে বিভো! ধন্য তোমার করুণা, ধন্য তোমার মহিমা।

এমন সংশয় উপস্থিত হইতে পারে, যে বিচিত্র প্রামাদোপরি নির্মাল বায়ু সেবিত মনোহর স্থান, হয় হন্তী শকট শিবিকাদি যান, উত্তুক্ত খট্টাকোপরি দুগা-কোনিত বিশদশযা, ও রূপ লাবণ্য সম্পন্না তরুণী ইত্যাদি

প্রত্যক্ষীভূত বিবিধ স্থখকর বস্তুর জন্য প্রয়াস না পাইয়া, ঈশ্বরারাধনায় কফ সাধ্য ধ্যান প্রাণায়ামাদির বিশেষ প্রয়োজন কি? কিন্তু প্রাসাদাদি ঐ সমস্ত ক্ষণবিধ্বংসী বস্তুর পরিণাম বিবেচনা করিতে গেলে, উহারা অস্কুথের নিদান হইয়া উঠে ... অদূরদর্শী অজ্ঞ ব্যক্তিগণ ঐ সকল বস্তুর আত্যন্তিকী সেবা করে। যেমন কোন উচ্চস্থা<del>ন</del>-চ্যুত ব্যক্তির আঘাত প্রাপ্ত বেদনাযুক্ত শরীরোপরি উষ্ণ প্রলেপানি দিতে গেলে, মে ঐ সময়ের মধ্যে স্থান্নভব করে; সাংসারিক স্থও তদ্ধপ। এহার, কটেরই হেতু; কোন স্বন্থকায় ব্যক্তিকে সামান্য মুট্যা-ঘাত করিলে সেই ব্যক্তি ব্যথিত হয়। কিন্তু যাহার বাতাক্রান্ত শরীর সে ব্যক্তি মুট্যাঘাত প্রার্থনা করে। উলিখিত ভোজ্যাদি বস্তু সমুদায় বাসনাব্যাধির ঔষধ মাত্র। যাহার রোগ নাই তাহার ঔষধেরও প্রয়োজন নাই। মন! সাবধান হও, তুমি যেন প্রবৃত্তির অধীন হইয়া বিষয়-নরকে পতিত হইও না। অহোরহ নিবৃত্তির সঙ্গ লাভে যত্ত্বান হও।

জীব-নিচয়ের জীবন গিরি নদীর স্রোতের ন্যায় শীত্র গামী। জলফেণা যেরূপ আশু জলে বিলীন হয়, শরীরী-দিগের শরীর তদ্রুপ অচিরকাল মধ্যে, পঞ্চভূতে বিলীন হয়। অতএব কালাকাল বিচার না করিয়া, সত্ত্বর ক্রন্ধ পরায়ণ হওয়া কর্ত্তব্য। মানবগণবাল্য কালাবধি বাক্যে কহেন যে, দেহ ক্ষণ বিশ্বংসী, পরমাত্মাই সত্য; কিন্তু ভাঁহাদিগের এই কথা বিহুল্পের বাক্যোচ্চারণের সদৃশ; অর্থাৎ পত্ত্রীদিগকে যাহা পড়ান যায়, পুনঃ পুনঃ উহারা

তাহাই উচ্চারণ করে, ভাবার্থ বুঝিতে পারে না; সেই রূপ তাঁহারাও ঐ বাক্যের মর্মা বুঝিতে পারেন না। কেহ त्कर अपन पत्न करतन, वानाकान क्विवन क्वीकात मगत. যৌবন কালে ধর্মা পথের অনুবর্ত্তন করা যাইবে। যুবাকাল উপস্থিত হয়, তখন তাহাদের প্রমাথী ইন্দ্রিয় বৃত্তি সকল সবলীক্ষত হইয়া উঠে, স্কুতরাং কার্য্যাকার্য্য বিচার শূন্য হইয়া নিয়ত অসন্মার্গে বিচরণ করে, সন্মুথে যে সর্বানমন্তা রহিয়াছেন, একবারও সে দিকে দৃষ্টিপাত করে না। তখন কেবল এক একবার মনে করে রৃদ্ধাবস্থায় নিকর্মা হইয়া কেবল তত্ত্ব চিন্তা করিব; কিন্তু যখন জরা আসিয়া দেহপুরে প্রবেশ করে, তথন সে পরিবারদিগের নিতান্ত অধীন হইয়া পড়ে, লোভ রিপু অত্যন্ত প্রবল হয়, সর্ব্বদাই আহারের জন্য ব্যস্ত, গমনাগমন শক্তি থাকে না। মনুষ্টের হিতাহিত জ্ঞান একেবারে যায় না, তখন মধ্যেমধ্যে সারণ করে, হায়! র্থা কার্য্যে সময়াতিবাহিত করিয়াছি, এইক্ষণে তাহার আর কোন উপায় হইতে পারে না। এইরূপ অনু তাপে তাহারা তাপিত হয়। যাঁহারা कट्टन পরে ধর্মানুষ্ঠান করা যাইবেক, তাঁহাদিগের বড় সহজ্জম নয়। যেমন.কোন লোক স্নান করিবার জন্য সমুদ্রোপকূলস্থ উত্তাল তরঙ্গ দৃষ্টে মনে মনে করে, এই তরক্ষ নির্ত্ত হইলে অবগাহন করিব, এইরূপ বলিতে বলিতে আবার তরঙ্গ আসিয়া উপস্থিত হয়; সে ব্যক্তিও ঐরপ মনে মনে অপেক্ষা করিতে থাকে, এইরপ ঢেউ গণিতে গণিতে বেলা অবসান হইয়া উঠিল, তবু তাহার স্মান করা হইল না। জীবগণের ইন্দ্রিয় তরক্ষও সেইরূপ জ্ঞানার্গবে মর্ম হইতে দেয় না। আরও দেখুন, করিব, হইবে, এইরূপ ভাবী আশা করা যায়, কিন্তু সেই ভাবী কালটা উপস্থিত না হইতে হইতে, পথে যদি স্ত্যুর সহিত সাক্ষাৎ হয়, অমনি সমস্ত আশাকে জলাঞ্জলি দিয়া, নিঃসম্বলে স্ত্যু পথের পান্ত হইতে হয়। ধন্য আশা! তুমি কি কুহক জাল বিস্তার করিয়া রাখিয়াছ, প্রায় সকল মনুষ্কেই ইহাতে আবদ্ধ হইতে দৃষ্ট হয়, তোমার পায় কোটি কোটি নমক্ষার। "বালস্তাবৎ ক্রীড়াসক্ত স্তরুগন্তারকারক্ত। বৃদ্ধন্তানমাঃ পরমে বক্ষণি কোপি নলগ্ন।" (মাহমুদার)।

যদি ত্রন্ধ লাভ করিবে তবে জগতের প্রত্যেক পদাথের কারণাবেষণে তৎপর হও, সাধুগণের সঙ্গী হও;
অসৎ পথ হইতে মন মাতন্সকে তীক্ষু বৃদ্ধি অজু শ দারা
বিমুখ করিয়া সৎপথে নীত কর; যেহেতু শারীরিক ক্লেশ
ক্লাতরতা ও তীর্থবাস এতদ্দারা ত্রন্ধ লাভ হয় না, কেবল
মনকে জয় করিলে তাঁহাকে লাভ করা যায়; যথাক্রমে
রিপুগণকে সংযত ও ইন্দিয়গণকে স্ববংশ আনয়ন কর;
বেদান্ডাদি শাস্তান্থশীলন ও তদুক্ত কর্ম সমুদায়ের অন্থঠান কর; জীবের প্রতি ভেদজ্ঞান ত্যাগ কর ও তাহাদিগের প্রতি সদয় ব্যবহার কর; যথা সাধ্য প্রোপকারে
রত হও; সত্যনিষ্ঠ হও; র্থা বাক্যোচ্চারণ না করিয়া
সর্বাদা স্থার প্রসঙ্গে সম্যাতিবাহিত্ব কর, সাধন চতুষ্টয়ে\*
সচেষ্ট হও; অহং বৃদ্ধি ত্যাগ কর; পর দোষান্মসন্ধানে

<sup>\*</sup> নিত্যানিত্য বস্তু বিবেক, ইহা মুত্রীর্থ কল ভোগ বিরাগ, শমদমাদি
বট্কা ও মুমুকুত্ব।

বিরত হইয়া আপন দোষ অনুসন্ধানে তৎপর হও; অসূয় ঈর্ব্যা ও দ্বেষকে অন্তরে স্থান দান করিও না ; দুন্তর্ক ও বুধগণের সহিত বাদ বিত্তা ত্যাগ কর; ন্যায়মার্গে বিচরণ কর; সন্তোষ লাভ কর; অপ্রাপ্ত ধনের আশা করিও না ; অসন্তোষ-জনক বিষয়ে ক্ষমাবান হও ; হস্তী, অশ্ব প্রভৃতি পশুগণকে স্বাধীনাবস্থায় বনে বিচরণ করিতে দেও ; জগদীশ্বর তোমাকে যে চরণদ্বয় প্রদান করিয়াছেন তদ্বারা গমনাগমন কর ; ক্ষণভঙ্গুর দেহের শোভা সম্পা-দন না করিয়া, উহাকে স্বাভাবিক নিয়মের অনুগত কর; করুণাকর তোমাকে যে যুগল কর দিয়াছেন ঐ কর পার-পীড়ন হইতে বিরত করিয়া, যোড়করে ঈশ্বর ধ্যানে নিয়োগ কর ; তুমি যে রসনা প্রাপ্ত হইয়াছ তদ্বারা বিষয়-বিধ পরিজ্যাগ করিয়া, তত্ত্বরুস পানে নিযুক্ত কর; যেস্থানে ঈশ্বর প্রসঙ্গ হইবে প্রবণেন্দ্রিয়কে তথায় রাখিয়া দেও, সে যেন অন্য বিষয় শ্রবণ করে না; তোমার নাসিকা অবিরাম অজপাজপ করিতেছে, উহাকে ত্রন্ম জপে দীক্ষিত কর; নেত্র দারা ক্রত্রিম শোভানা দেখিয়া, স্বাভাবিক শোভা অবলোকন কর; সেই সর্বব্যাপীকে স্বাভাবিক নেত্রে দৃষ্ট হয় না, জ্ঞানকে সহায় কর সেই জ্ঞান তোমাকে দেখাইবেন; এখনও সচেতন হও, তত্ত্ব-রত্নের পরিবর্ত্তে বিষয় কাচ গ্রহণ করিও না; ত্রন্ধানন্দ যেন অলীক আমোদের সহিত বিনিময় করিও না; স্ত্রী পুত্র পরিবারাদি ও তোমার দেহের অস্থায়িত্ব জান , কোন বিষয়ের অহঙ্কার করিও না; যথন সাংসারিক কার্য্য, ममाधानाटल जनमत পाहित्न, उथन निर्द्धात छेशत्मन

পূর্ব্বক এই চিন্তা করিবে, যে কখন স্ত্যুর সহিত সাক্ষাৎ হয়, অতএব র্থা কালক্ষয় করা উচিত নয়; একান্ত মনে ও সর্ব্ব প্রয়েজ ঈশ্বর পরায়ণ হও, তাঁহার ক্লপাকটাক্ষ হইলে ইন্দুজ ব্রহ্মত্ব প্রভৃতি পদ তুচ্ছ জ্ঞান হইবে। হে অনাথ নাথ প্রমাত্মন! প্রভো! আমার উপায় কি, আমি নিতান্ত শ্রণাগত; ক্লতাঞ্জলিপুটে প্রার্থনা করি-তেছি, ক্লপা করিয়া আমার সমুদায় অপরাধ মার্জ্জনা কর; অজ্ঞানতা নিবন্ধন সংপথ জানিতে না পারিয়া অবিরত উৎপথগামী হইতেছি, জ্ঞানাক্ষি প্রদান পূর্ব্বক অকিঞ্জনকে সংপ্রথ নীত কর; হে জ্যোতির জ্যোতিঃ, অন্মৎ হন্ড, মিতে তত্ত্বীক্ষ বিতরণ পূর্ব্বক এ অধ্নকে চরিতার্থ চর।

मग्रां थे।

